# Chandī Pāthah

# Aquella que Desgarra los Pensamientos

También Conocido Como

# Durgā Saptaśatī

Los Setecientos Versos En Alabanza de Aquella Que Elimina Todas las Dificultades

Υ

Devī Māhātmyam La Gloria de la Diosa

Traducido por

Swami Satyānanda Saraswatī

## ÍNDICE

9 **Introducción** 

23

saptaślokī durgā Siete Versos que Expresan la Esencia de Aquella Que Elimina Todas las Dificultades

26

śrī durgāṣṭottara śatanāma stotraṃ La Canción Que Contiene los Ciento Ocho Nombres de la Respetable Aliviadora de las Dificultades

34

brahmādi śāpa vimocanam Y ahora, la Remoción de las Maldiciones de Brahmā y Otros

> 38 atha devyaḥ kavacam La Armadura de la Diosa

49

athārgalā stotram La Alabanza que Suelta los Clavos

54

kīlakam La Alabanza Que Remueve el Clavo

58

vedoktam rātri sūktam Alabanza a la Noche de la Dualidad

60

taṃtroktaṃ rātri sūktam La Alabanza Tantrica a la Noche de la Dualidad

63

śrī devyatharvaśīrṣam El Más Elevado Significado de la Diosa

70

navārna vidhiḥ El Sistema de Adorar con los Nueve Mantras Eruditos

76

prathamo-dhyāyaḥ Capítulo uno El Equilibrio de Mucho y Poco

91

dvitīyo-dhyāyaḥ Capítulo Dos La Matanza de los Ejércitos del Gran Ego

102

tṛtīyo-dhyāyaḥ Capítulo Tres La Matanza del Gran Ego

109

caturtho-dhyāyaḥ Capítulo Cuatro Los Dioses Alaban a la Diosa

118

pañcamo-dhyāyaḥ Capítulo Cinco El Embajador de Auto-Arrogancia

131

șaștho-dhyāyaḥ Capítulo Seis La Matanza de Ojos Pecaminosos

135

saptamo-dhyāyaḥ Capítulo Siete La Matanza de Pasión e Ira

140

aṣṭamo-dhyāyaḥ Capítulo Ocho La Matanza de Semilla del Deseo

150

navamo-dhyāyaḥ Capítulo Nueve La Matanza de Auto-Depreciación

157

daśamo-dhyāyaḥ Capítulo Diez La Matanza de Auto-Arrogancia

162

ekādaśo-dhyāyaḥ Capítulo Once El Canto de Alabanza de los Dioses

172

dvādaśo-dhyāyaḥ Capítulo Doce Los Frutos de Recitar el Chaṇḍī

179

trayodaśo-dhyāyaḥ Capítulo Trece La Otorgación de Bendiciones

185

navārna vidhiḥ El Sistema de Adorar con los Nueve Mantras Eruditos

191

rgvedoktam devī sūktam La Alabanza Vedica De Diosa

193

tantroktam devī sūktam La Alabanza Tantrica de la Diosa

199

prādhānikam rahasyam Y ahora, El Más Preeminente Secreto

205

vakṛtikaṃ rahasyam El Secreto Modificado

212

mūrti rahasyam Y ahora, El Secreto de las Manifestaciones

217

kṣamā prārthanā Oración para el Perdón

219

durgā dvātriśannāma mālā El Rosario De Los Treinta Y Dos Nombres De Durgā

221

devyaparādha kṣamāpana stotram Y ahora, Una Canción Buscando el Perdón de la Diosa por las Ofensas Cometidas

223

siddha kuñjikā stotram La Canción que Concede la Llave para la Perfección

230

caṇḍī mā kī āratī ¡Seas Victoriosa!

234

devīmayī La Manifestación de Diosa

234

bhagavatīstutiḥ Una Canción de Alabanza a la Diosa Suprema

236

praṇāmaḥ Reverenciando con Devoción

#### INTRODUCCIÓN

Toda forma en el universo está sujeta a la evolución e involución y a las dos posiciones intermedias, nacimiento y muerte, la rueda de la vida. Las olas del mar suben y bajan, la vegetación crece de la tierra y regresa a ella, los animales nacen para la vida y al final se pudren y se mezclan al polvo de la tierra; incluso el sol se pone al final de cada día. Viendo esto, y sabiendo completamente bien que un hombre después de otro muere, aún así, nuestras mentes vagan en las ataduras del ego como si fuésemos inmortales. ¿Qué es esta ilusión del ego, esta atadura ignorante, que ata cada pensamiento y acción? ¿Qué son estos sueños e ilusiones a los que estamos atados?

Nosotros embellecemos nuestros cuerpos como si nunca estuvieran sujetos al decaimiento, y nos aferramos a relaciones con personas y cosas como si fueran la esencia de nuestra propia vida. Comemos cuando no tenemos hambre, matamos cuando no necesitamos comida, y copulamos fuera de la época; nos intoxicamos por negligencia, fumamos tabaco o drogas aún cuando sabemos que son nocivos para nuestra salud, conducimos nuestros coches como si no hubiera estadísticas de muertes de tráfico.

Vemos un nuevo deseo nacer en cada percepción; de manera impotente lo observamos crecer hasta convertirse en una obsesión regulando todas nuestras acciones. Como alguien poseído, vemos la moralidad y la costumbre social, incluso el sentido común, rendirse a la ética de la conveniencia, en la que podemos justificar cualquier comportamiento que nos lleve al éxito.

Mire la realidad de nuestras vidas, las metas y aspiraciones. Hay muchos entre nosotros que no tienen visión del futuro. Nos quedamos atrapados en la paradoja de trabajar para sobrevivir y sobrevivir para trabajar. De alguna manera una sensación de aburrimiento, frustración y futilidad ha tomado cuenta de nuestras vidas. No encontramos satisfacción duradera ni placer duradero ni deleite todo inclusivo. Además, cuando nos encontramos ávidamente en busca de un objetivo, quedamos constantemente en conflicto. Nuestras mentes son utilizadas por los pensamientos sin nuestro control. Una ansiedad constante predomina, en la cual la visión del éxito o el fracaso viene a nuestra mente día y noche.

Mire estos pensamientos, ¿Cuántos de ellos conducen al significado de la realidad cósmica? ¿Cuántos de ellos son deseos transitorios e insignificantes que nosotros mismos no podemos recordar después de unas pocas horas o días, sin hablar en el contexto de la historia de las civilizaciones, o de la evolución del hombre, o del origen del universo?

¿Qué ilusión nos ha poseído, y cómo purificaremos el ego para librarnos de este cautiverio, y así podamos mantener nuestra percepción divina como Dioses y Diosas en el Jardín de la Bienaventuranza? En el Durgā Saptaśatī la Madre nos muestra cómo hacer exactamente esto: entregarse totalmente a Ella. La continua recitación de este libro es indicada para lograrlo.

Cada personaje mencionado en este libro está en nuestro interior: las fuerzas que nos empujan a realizar nuestra propia divinidad, llenando nuestras vidas con Amor y Alegría, y una sensación

de una meta significativa, tanto como las fuerzas que inclinan a la disminución de esta percepción. En el caso de los enemigos de los Dioses, los Asuras, que han sido interpretados como "Pensamientos", esencialmente ha sido empleada la forma original de los significados de las palabras. Asuras en la costumbre Vaidika es un epíteto de los Dioses y sus enemigos de manera semejante. Significa variadamente: espiritual, inmaterial, divino, un buen espíritu; un mal espíritu, un oponente de los Dioses. En la literatura puránica es casi exclusivamente en el último sentido en que el término es usado. Así como los Dioses o Devas son las fuerzas de la percepción clara, sus oponentes deben ser aquellos que oscurecen la percepción clara: pensamientos auto-centrados, egoístas.

En el caso de los Devas la tradición Vaidika se ha aplicado casi exclusivamente, con la excepción de las Capacidades de la Conciencia de Creación, Sustentación y Disolución, que son las concepciones Puránicas de Brahmā, Viṣṇu y Śiva. El simbolismo de las armas de guerra ha sido definido a partir de un consenso de tradiciones orales combinado con referencias de las escrituras disponibles en los Tantras. Son las cualidades y características de la disciplina espiritual simbolizadas en estas palabras las que son relevantes, más que la cuestión de con qué arma física Ella atacó. Por eso estas palabras tendrán significado en la meditación individual del buscador, y sus definiciones cambiarán con el crecimiento, desarrollo y progreso a lo largo del camino.

Este es el principio más verdadero de la Diosa, la Madre del Universo. En un sentido Ella reside en la imagen, la foto o el ídolo de adoración. En otra aplicación Ella está manifestada en el cuerpo físico del adorador. Y además, "Sus pies cubren la tierra, y Su corona se extiende a las más lejanas regiones de la atmósfera". En cada nivel de la escritura hay un comentario sobre la evolución de la consciencia.

El Durgā Saptaśatī, o Chaṇḍī Pāṭhaḥ es Puránico, comprendiendo trece capítulos del Mārkaṇḍeya Purāṇa del número ochenta y uno hasta el noventa y tres. Por lo tanto, data entre el 900 y 500 a. C. Sin embargo, como los primeros escritos en la India no se utilizaron mucho hasta el tercer siglo a. C., es precario declarar cualquier exactitud. Probablemente asumió esta forma presente durante el cuarto siglo d. C. bajo la protección de los Reyes Gupta, cuando los eruditos recolectaron, editaron, y recordaron las tradiciones orales de prosa y poesía dominantes entre los muchos pueblos del Imperio.

Ciertamente su raíz es Vaidika. Todo el Chaṇḍī Pāṭhaḥ insinúa ser un comentario sobre los himnos Rig Vaidika incluidos en su inicio y al final: "El Rātri Sūkta, Alabanza a la Noche de la Dualidad," y "El Devī Sūkta, Alabanza de la Diosa Quien es Unidad". Debemos disipar la oscuridad del egoísmo para realizar que "Yo" soy un ser divino de Infinita Percepción.

El Chaṇḍī Pāṭhaḥ es un texto autoritativo fundamental de los Tantras. Da la definición para el método y práctica de la tradición oral que puede solamente ser aprendida de un Gurú cualificado, la práctica del cual, cuando es dominada, abre las puertas al secreto y hace disponible toda la "magia" del tantra, una nueva manera de percibirnos a nosotros mismos y el mundo que nos rodea.

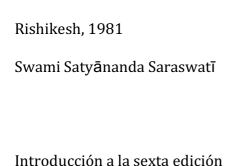
Esta es una interpretación intelectual del Chaṇḍī. Pero para realizar el Chaṇḍī real, la persona debe esforzarse para hacer de la Diosa la totalidad y sustancia de toda nuestra vida. Esto puede ser conseguido sentándose en un āsana y pronunciando los mantras de este trabajo, y esforzándose para hacer el āsana y la recitación por más tiempo. No se preocupe por la falta de entendimiento. No se preocupe por la perfecta pronunciación del sánscrito cuando al comenzar

a practicar. No se preocupe por nada. Si usted estudia esta y otras traducciones o comentarios y los recita devotamente, Chaṇḍī, se revelará a usted. Aquel que lo entiende completamente es el Señor Śiva, y en el punto en que seamos capaces, nos convertimos en Él.

Así, el Durgā Saptaśatī es un manual práctico de entrenamiento. Como seres humanos nos hemos habituado a ser asaltados por el pensamiento. A través del estudio y práctica de este trabajo, conforme al procedimiento prescrito, buscamos librarnos de este hábito, llevar el "Ego-Yo" fuera del pensamiento, para encontrar el remedio para todas esas enfermedades crónicas, apego, y para expandir nuestra conciencia más allá de las relaciones del cuerpo físico, así como para intuir por percepción directa la Dicha del Universo.

El Saptaśatī es un Camino. Con la recitación diaria de los versos, ofrecemos a la Madre todas nuestras dificultades, aflicciones, todo tipo de pensamientos y perturbaciones - incluso el propio Ego; y uno por uno, Ella los corta y los purifica con las vibraciones de Sus mantras, hasta que nosotros, igualmente, nos convertimos en Aquel de Visión Intuitiva que sólo desea la Más Elevada Sabiduría que elimina las ataduras del Ego.

En la traducción de este trabajo espero poner un esfuerzo que complacerá a mis padres, a mis Gurús, a los ṛṣis, a los Dioses y a la Madre del Universo, y por medio de esta completación llegar a ser el Señor Śiva.



#### śrī manmahāgaṇādhipataye namaḥ

Nos inclinamos ante el Respetable Gran Señor de la Sabiduría.

#### lakşmīnārāyaṇābhyām namaḥ

Nos inclinamos ante Laksmī y Nārāyana, la Meta de toda Existencia y el Percibidor de todo.

#### unāmaheśvarābhyām namah

Nos inclinamos ante Umā y Maheśvara, Aquella que Protege la Existencia y la Gran Conciencia o Testigo de Todo.

## vāṇīhiraṇyagarbhābhyāṃ namaḥ

Nos inclinamos ante Vāṇī y Hiraṇyagarbha, Sarasvatī y Brahmā, que crean la existencia cósmica.

#### śacīpurandarābhyām namah

Nos inclinamos ante Śacī y Purandara, Indra y su esposa, quienes presiden sobre todo lo que es divino.

#### mātāpitrbhyām namah

Nos inclinamos ante las madres y los padres.

#### istadevatābhyo namah

Nos inclinamos ante la Deidad elegida para la adoración.

#### kuladevatābhyo namah

Nos inclinamos ante la Deidad familiar de adoración.

### grāmadevatābhyo namaḥ

Nos inclinamos ante la Deidad local de adoración.

### vāstudevatābhyo namaḥ

Nos inclinamos ante la Deidad (particular) de adoración en esta casa.

#### sthānadevatābhyo namah

Nos inclinamos ante la Deidad establecida para la adoración.

#### sarvebhyo devebhyo namah

Nos inclinamos ante todos los Dioses.

#### sarvebhyo brāhmanebhyo namah

Nos inclinamos ante todos los Conocedores de la Divinidad.

## khadgam cakra gadeşu cāpa-parighāñ chūlam bhuśuṇḍīm śiraḥ śaṅkham saṃdadhatīm karai strinayanām sarvāṅga bhūṣāvṛtām nīlāśmadyutimāsya pāda-daśakām seve mahākālikām

#### yāmastaut svapite harau kamalajo hantum madhum kaitabham

Sujetando en sus diez manos la Espada de la Adoración, el Disco del Tiempo Giratorio, la Maza de la Articulación, el Arco de la Determinación, la Barra de Hierro de la Contención, la Lanza de la Atención, la Honda, la Cabeza del Egoísmo, y la Concha de Vibraciones, tiene tres ojos y muestra ornamentos en todas sus extremidades.

Brillando como una gema de color azul, tiene diez caras y pies. Yo adoro esa Gran Eliminadora de Oscuridad quien fue adorada por la Capacidad Creativa nacida del loto para poder derrotar a Demasiado y Demasiado Poco, cuando la Consciencia Suprema estaba en el sueño profundo.

#### akşasrak paraśum gadeşu kuliśam padmam dhanuh kundikām

daṇḍaṃ śaktim asiṃ ca carma jalajaṃ ghaṇṭāṃ surābhājanam śūlaṃ pāśa sudarśane ca dadhatīṃ hastaiḥ prasannānanāṃ seve sairibha mardinīmiha mahālakṣmīṃ sarojasthitām

Aquella con una cara preciosa, la Destructora del Gran Ego, está sentada en el loto de la paz. En sus manos ella sostiene el Rosario de Alfabetos, el Hacha de Batalla de las Buenas Acciones, la Maza de la Articulación, las Flechas del Habla, el Rayo de la Iluminación, el Loto de la Paz, el Arco de la Determinación, la Vasija de Agua de la Purificación, el Bastón de la Disciplina, Energía, la Espada de la Adoración, el Escudo de la Fe, la Caracola de Vibraciones, la Campana de Tono Continuo, la Copa de vino de la Alegría, la Lanza de la Concentración, la Red de la Unidad, y el Disco del Tiempo Giratorio llamado Excelente Visión Intuitiva. Yo adoro esa Gran Diosa de la Verdadera Riqueza.

ghaṇṭā śūla halāni śaṅkha musale cakraṃ dhanuḥ sāyakaṃ hastābjair dadhatīṃ ghanānta vilasacchītāṃ śutulya prabhām gaurīdeha samudbhavāṃ trijagatām ādhārabhūtāṃ mahapūrvāmatra sarasvatīm anubhaje śumbhādi daityārdinīm

Portando en sus manos de loto la Campana del Tono Continuo, la Lanza de la Concentración, el Arado que siembra las Semillas del Camino a la Verdad del Conocimiento, la Caracola de Vibraciones, el Mortero del Refinamiento, el Disco del Tiempo Giratorio, el Arco de la Determinación, y la Flecha del Habla, cuyo brillo es como la luna en otoño, cuya apariencia es la más hermosa, quien es manifestada del cuerpo de Aquella que es Rayos de Luz, y es el soporte de los tres mundos, la Gran Diosa del Conocimiento Todo Penetrante, quien destruyó Arrogancia y otros pensamientos, a esa Diosa yo adoro.

yā caṇḍī madhukaiṭabhādidaityadalanī yā māhiṣonmūlinī yā dhūmrekṣaṇacaṇḍamuṇḍamathanī yā raktabījāśanī śaktiḥ śumbhaniśumbhadaityadalanī yā siddhidātrī parā sā devī navakoṭimūrtisahitā māṃ pātu viśveśvarī

Esa Candi, quien aniquila las negatividades de Demasiado y de Demasiado Poco y otros Pensamientos, quien es la Destructora del Gran Ego, la Aniquiladora de los Ojos Pecadores, Pasión y Enfado, y Semilla del Deseo, la Energía que desgarra en pedazos, Arrogancia y Autodesprecio, la que otorga la más alta obtención de la perfección, que esa Diosa quien está representada por noventa millones de imágenes divinas, la Señora Suprema del Universo, permanezca cerca y me proteja.

om agnir jyotir jyotir agnih svāhā sūryo jyotir jyotih sūryah svāhā agnir varco jyotir varcah svāhā sūryo varco jyotir varcah svāhā jyotih sūryah sūryo jyotih svāhā

Om el Fuego Divino es la Luz, y la Luz es el Fuego Divino, ¡Yo Soy Uno con Dios! La Luz de la Sabiduría es la Luz, y la Luz es la Luz de la Sabiduría, ¡Yo Soy Uno con Dios! El Fuego Divino es la ofrenda, y la Luz es la ofrenda, ¡Yo Soy Uno con Dios! La Luz de la Sabiduría es la ofrenda, y la Luz es la Luz de la Sabiduría, ¡Yo Soy Uno con Dios!

(ofrecer la luz)

## om agnirjyotī ravirjyotiścandra jyotistathaiva ca jyotiṣamuttamo devi dīpo-yam pratigṛhyatam eṣa dīpaḥ om aim hrīm klīm cāmuṇḍāyai vicce

Om el Fuego Divino es la Luz, la Luz de la Sabiduría es la Luz, la Luz de la Devoción también es la Luz. La Luz de la Más Alta Dicha, Oh Diosa, está en la Luz que ofrecemos, la Luz que te pedimos que aceptes. Con el ofrecimiento de la Luz, Om Aim Hrim Klim Camundaye Vicce.

(ofrecer el incienso)

# om vanaspatirasotpanno gandhātyayī gandha uttamaḥ āghreyaḥ sarva devānāṃ dhūpo-yaṃ pratigṛhyatām eṣa dhūpaḥ oṃ aiṃ hrīṃ klīṃ cāmuṇḍāyai vicce

Om Espíritu del Bosque, de ti se produce el más excelente de los aromas. El aroma que más complace a los Dioses, ese aroma te pido que aceptes. Con el ofrecimiento del aroma fragante, Om Aim Hrim Klim Camundave Vicce.

# om payaḥ pṛthivyām paya oṣadhīṣu payo divyantarikṣe payo dhāḥ payaḥsvatīḥ pradiśaḥ santu mahyam

Om la Tierra es un depósito de néctar, toda la vegetación es un depósito de néctar, la atmósfera divina es un depósito de néctar, y también arriba. Que todas las percepciones brillen con el dulce sabor del néctar para nosotros.

# om agnirdevatā vāto devatā sūryo devatā candramā devatā vasavo devatā rudro devatā-dityā devatā maruto devatā viśve devā devatā bṛhaspatirdevatendro devatā varuņo devatā

Om el Fuego Divino (Luz de la Pureza) es el Dios Brillante, el viento es el Dios Brillante, el Sol (Luz de la Sabiduría) es el Dios Brillante, la Luna (Señor de la Devoción) es el Dios Brillante, los Protectores de la Riqueza son los Dioses Brillantes, los Aliviadores de Sufrimientos son los Dioses Brillantes, los Hijos de la Luz son los Dioses Brillantes, los Videntes Emancipados (Maruts) son los Dioses Brillantes, los Dioses Universales Resplandecientes son los Dioses Brillantes, el Gurú de los Dioses es el Dios Brillante, el Gobernador de los Dioses es el Dios Brillante, el Señor de las Aguas es el Dios Brillante.

oṃ bhūr bhuvaḥ svaḥ tat savitur vareṇyam bhargo devasya dhīmahi dhiyo yo naḥ pracodayāt

Om el Infinito Más Allá de Toda Concepción, el cuerpo burdo, el cuerpo sutil y el cuerpo causal, meditemos en esa Luz de la Sabiduría que es la Riqueza Suprema de los Dioses. Que nos garantice crecimiento en nuestras meditaciones.

| <b>oṃ bhūḥ</b>                                | <b>oṃ bhuvaḥ</b>                   |
|-----------------------------------------------|------------------------------------|
| Oṃ el cuerpo burdo                            | Oṃ el cuerpo sutil                 |
| <b>oṃ svaḥ</b>                                | oṃ mahaḥ                           |
| Oṃ el cuerpo causal                           | Oṃ el gran cuerpo de la existencia |
| <b>oṃ janaḥ</b>                               | <b>oṃ tapaḥ</b>                    |
| Oṃ el cuerpo del conocimiento                 | Oṃ el cuerpo de luz                |
| <b>oṃ satyaṃ</b><br>Oṃ el cuerpo de la Verdad |                                    |

# om tat savitur varenyam bhargo devasya dhīmahi

## dhiyo yo naḥ pracodayāt

Om meditemos en esa Luz de la Sabiduría que es la Riqueza Suprema de los Dioses. Que nos garantice crecimiento en nuestras meditaciones.

#### om āpo jyotīrasomṛtam brahma bhūrbhuvassvarom

Om que las aguas divinas, luminosas con el néctar de la inmortalidad de la Divinidad Suprema, llenen la tierra, la atmósfera y los cielos.

## om mām māle mahāmāye sarva s'akti svarūpiņi catur vargas tvayi nyastas tasmān me siddhidā bhava

Om mi Rosario, la Gran Medida de la Consciencia, conteniendo toda la energía en tu interior como tu naturaleza intrínseca, dame la realización de la Perfección, completando los cuatro objetivos de la vida.

om avighnam kuru māle tvam gṛhṇāmi dakṣiṇe kare japakāle ca siddhyartham prasīda mama siddhaye

Om Rosario, por favor elimina todos los obstáculos. Te sostengo en mi mano derecha. Que en el momento de la recitación estés satisfecho conmigo. Permíteme alcanzar la más Elevada Perfección.

# om akṣa mālā dhipataye susiddhim dehi dehi sarva mantrārtha sādhini sādhaya sādhaya sarva siddhim parikalpaya parikalpaya me svāhā

Om Rosario de semillas de Rudraksha, mi Señor, concédeme la excelente realización. Dámela, dámela. Ilumina los significados de los mantras. ¡Ilumínalos! ¡Ilumínalos! ¡Fórmame con todas las excelentes realizaciones! ¡Fórmame! ¡Yo Soy Uno con Dios!

### ete gandhapuşpe om gam ganapataye namah

Con estas flores fragantes, Om nos inclinamos ante el Señor de la Sabiduría, Señor de las Multitudes.

#### ete gandhapuspe om adityādi navagrahebhyo namah

Con estas flores fragantes, Om nos inclinamos ante el Sol, la Luz de la Sabiduría, junto con los nueve planetas.

### ete gandhapușpe om śivādipañcadevatābhyo namaḥ

Con estas flores fragantes, Om nos inclinamos ante Shiva, la Consciencia de Bondad Infinita, junto con las cinco deidades principales (Shiva, Shakti, Vishnu, Ganesha y Surya).

#### ete gandhapuspe om indrādi daśadikpālebhyo namah

Con estas flores fragantes, Om nos inclinamos ante Indra, el Gobernador del Puro, junto con los Diez Protectores de las diez direcciones.

#### ete gandhapuşpe om matsyādi daśāvatārebhyo namah

Con estas flores fragantes, Om nos inclinamos ante Vishnu, el Pez, junto con las diez encarnaciones que Él asumió.

#### ete gandhapuspe om prajāpataye namah

Con estas flores fragantes, Om nos inclinamos ante el Señor de Todos los Seres Creados.

#### ete gandhapuspe om namo nārāyanāya namah

Con estas flores fragantes, Om nos inclinamos ante la Perfecta Percepción de la Consciencia.

#### ete gandhapuspe om sarvebhyo devebhyo namah

Con estas flores fragantes, Om nos inclinamos ante todos los Dioses.

#### ete gandhapuşpe om sarvabhyo devibhyo namah

Con estas flores fragantes, Om nos inclinamos ante todas las Diosas.

#### ete gandhapuşpe om śrī gurave namah

Con estas flores fragantes, Om nos inclinamos ante el Gurú.

#### ete gandhapuspe om brāhmanebhyo namah

Con estas flores fragantes, Om nos inclinamos ante Todos los Conocedores de la Sabiduría.

(ata un hilo alrededor de tu dedo medio o de tu muñeca.)

## om kuśāsane sthito brahmā kuśe caiva janārdana

#### kuśe hyākāśavad viṣṇuḥ kuśāsana namo-stu te

Om Brahma está en la Luz brillante (o hierba kusha), en la Luz brillante reside Janardana, el Señor de los Seres. La Suprema Consciencia Omnipresente, Vishnu, reside en la Luz brillante. Oh Depósito de Luz brillante, nos inclinamos ante ti, el asiento de hierba kusha.

#### ācamana

#### om keśavāya namah svāhā

Om nos inclinamos ante Aquel con un pelo hermoso.

### om mādhavāya namah svāhā

Om nos inclinamos ante Aquel que es siempre encantador.

#### om govindhāya namah svāhā

Om nos inclinamos ante Aquel que es una Luz enfocada en un punto.

#### om vişnuh om vişnuh om vişnuh

Om Consciencia, Om Consciencia, Om Consciencia.

#### om tat viṣṇoḥ paramam padam sadā paśyanti sūrayaḥ

#### diviva caksurā tatam

Om Esa Consciencia es la posición más alta, quien siempre ve la Luz de la Sabiduría, danos Ojos Divinos.

#### om tad vipra sa pipānova juvigranso somindrate

#### viṣṇuḥ tat paramam padam

Om Ese maestro dos veces nacido quien está siempre sediento por aceptar el néctar de la devoción, Oh Consciencia, tú eres la más alta posición.

## om apavitrah pavitro vā sarvāvasthām gato-pi vā yah smaret puṇḍarīkākṣam sa bāhyābhyantarah śuciḥ

Om Lo Impuro y lo Puro residen en todos los objetos. Quien recuerda los ojos de loto de la Consciencia es transportado a la belleza radiante.

## om sarva mangala māngalyam vareņyam varadam śubham nārāyaṇam namaskṛtya sarva karmāṇi kārayet

Om Todo el Bienestar de todo el bienestar, la más alta bendición de Pureza e Iluminación, con el ofrecimiento de respeto nos inclinamos ante la Consciencia Suprema quien es en realidad el realizador de todas las acciones.

## om sūryyaścameti mantrasya brahmā ṛṣiḥ prakṛtiśchandaḥ

#### āpo devatā ācamane viniyogaķ

Om Estos son los mantras de la Luz de la Sabiduría, la Capacidad Creativa es el Vidente, la Naturaleza es la métrica, el fluir divino de las aguas es la deidad, y están siendo aplicados en el lavado de las manos y el enjuague de la boca.

(Dibuja el siguiente Yantra con algunas gotas de agua y/o pasta de sándalo enfrente de tu asiento. Ofrezca una flor en el bindu en el centro.)

## om āsanasya mantrasya merupṛṣṭha ṛṣiḥ sutalam chandaḥ

#### kūrmmo devatā āsanopaveśane viniyogah om

Om Introduciendo los mantras de la purificación del asiento. El Vidente es Aquel cuya espalda está erecta, la métrica es de forma muy bella, la tortuga que soporta la Tierra es la deidad. Estos mantras son aplicados para hacer el asiento libre de obstrucciones.

#### ete gandhapuspe om hrīm ādhāra śaktaye kamalāsanāya namah

Con estas flores fragantes, Om Hrim nos inclinamos ante la Energía Primordial situada en este asiento de loto.

## om pṛthvi tvayā dhṛtā lokā devi tvam viṣṇunā dhṛtā tvañca dhāraya mām nityam pavitram kuru cāsanam

¡Om Tierra! Tú soportas los reinos de la Diosa. Tú eres soportada por la Consciencia Suprema. También manténme a mí eternamente y haz que este asiento sea puro.

#### om gurubhyo namah

Om me inclino ante el Gurú.

#### om paramagurubhyo namah

Om me inclino ante el Gurú del Gurú.

### om parāparagurubhyo namah

Om me inclino ante el Gurú del Gurú otra vez.

#### om parameșthigurubhyo namah

Om me inclino ante el Supremo Gurú del Gurú.

#### om gam ganeśāya namah

Om me inclino ante el Señor de la Sabiduría.

### om anantāya namaḥ

Om me inclino ante Aquel que es Infinito.

#### om aim hrīm klīm cāmundayai vicce

Om Sabiduría, Maya, Transformación.

#### om namah śivāya

Om me inclino ante la Consciencia de Bondad Infinita.

Da tres palmadas y chasquea los dedos en las diez direcciones (N, S, E, O, NE, SO, NO, SE, Arriba, Abajo) repitiendo:

### om aim hrīm klīm cāmuņdāyai vicce

Om Aim Hrim Klim Camundaye Vicce

## sankalpa

viṣṇuḥ oṃ tat sat oṃ adya jambūdvīpe (País) deśe (Estado) pradeśe (Ciudad) nagare (nombre de la casa o templo) mandire (mes) māse (śukla ou kṛṣṇa) pakṣe (nombre del día) tithau (nombre del Guru) gotra śrī (su nombre) kṛtaitat śrī caṇḍikā kāmaḥ pūjā karmāhaṃ śrī caṇḍī pāṭhaṃ kariṣye

La Consciencia Todo Penetrante, Om Esa es la Verdad.

Presentando, en el Planeta Tierra, en el País de (Nombre), en el Estado de (Nombre), en la Ciudad de (Nombre), en el Templo de (Nombre), (Nombre del Mes) Mes, (quincena brillante u oscura) quincena, (Nombre del Día) Día, (Nombre de la Familia del Sadhu), Sri (tu Nombre) está realizando la Adoración para la satisfacción de la Respetable Chandi a través de recitar la adoración de Chandi.

## om yajjāgrato dūramudeti daivam tadu suptasya tathaivaiti dūrangamam įyotiṣām įyotirekam tanme manah siva sankalpamastu

Om Que nuestra Consciencia despierta reemplace el dolor y el sufrimiento por Divinidad, así como nuestra Consciencia cuando dormimos. Que se extienda lejos nuestra aura radiante de luz, llenando nuestras mentes con Luz. Que ésta sea la firme determinación de la Consciencia de Bondad Infinita.

#### yā gungūryā sinīvālī yā rākā yā sarasvatī

#### īndrānīmahva ūtaye varunānīm svastaye

Que esa Diosa que luce la Luna de la Devoción proteja a los niños de la Devoción. Que esa Diosa del Conocimiento Omnipresente nos proteja. Que la Energía del Gobernador del Puro se eleve. Oh Energía del Equilibrio, concédenos la más alta Prosperidad.

## om svasti na indro vṛddhaśravāḥ svasti naḥ pūṣā viśvavedāḥ svasti nastārkṣyo ariṣṭanemiḥ svasti no bṛhaspatirdadhātu

Om Que la Prosperidad Última sea con nosotros, Oh Gobernador del Puro, quien percibe todo lo que cambia, que la Prosperidad Última sea con nosotros, Buscadores de la Verdad, Conocedores del Universo, que la Prosperidad Última sea con nosotros, Oh Ser Divino de Luz, mantennos a salvo, que la Prosperidad Última sea con nosotros, Oh Espíritu del Deleite Omnipresente, concédenos esto.

# om gaṇānām tvā gaṇapati guṃ havāmahe priyāṇām tvā priyapati guṃ havāmahe nidhīnām tvā nidhipati guṃ havāmahe vaso mama āhamajāni garbbhadhamā tvamajāsi garbbhadham

Om Te invocamos con ofrendas, Oh Señor de las Multitudes, te invocamos con ofrendas, Oh Señor del Amor, te invocamos con ofrendas, Oh Guardián del Tesoro. Siéntate en mi interior, dando nacimiento al reino de los Dioses en mi interior, sí, dando nacimiento al reino de los Dioses dentro de mí.

# om gaṇānām tvā gaṇapati guṃ havāmahe kaviṃ kavīnāmupamaśravastamam jyeṣṭharājaṃ brahmaṇāṃ brahmaṇaspata ā nah śrnvannūtibhih sīda sādanam

Om Te invocamos con ofrendas, Oh Señor de las Multitudes, Vidente entre los Videntes, de grandeza indescriptible. Oh Rey Glorioso, Señor de los Conocedores de la Sabiduría, ven rápido escuchando nuestras súplicas y graciosamente toma asiento en nuestra asamblea.

## om aditir dyauraditirantarikṣamaditirmātā sa pitā sa putraḥ viśve devā aditiḥ pañca janā aditirjātamaditirjanitvam

Om La Madre de la Iluminación impregna los cielos, la Madre de la Iluminación impregna la atmósfera, la Madre de la Iluminación impregna Madre y Padre e hijo. Todos los Dioses del Universo son impregnados por la Madre, las cinco formas de seres vivos, toda Vida. La Madre de la Iluminación, debe ser conocida.

## om tvam strīstvam pumānasi tvam kumāra ata vā kumarī tvam jirno daņģena vañcasi tvam jāto bhavasiviśvatomukhaḥ

Om Tú eres Hembra, tú eres Macho, tú eres un chico joven, tú eres una joven mujer. Tú eres la palabra de alabanza por la cual estamos cantando, tú eres toda la creación existiendo como la

boca del universo.

## om ambe-ambike-mbālike na mā nayati kaścana

## sasastyaśvakah subhadrikām kāmpīlavāsinīm

Om Madre del Universo Percibible, Madre del Universo Concebible, Madre del Universo de la Visión Intuitiva, lidérame hacia la Verdadera Existencia. Así como los cultivos excelentes (o granos) son cosechados, que yo también sea llevado a residir con la Consciencia Infinita.

#### om śāntā dyauh śāntā pṛthivī śāntam idamurvantarikṣam

#### śāntā udanvatirāpah śāntāh nah śāntvosadhī

Om Paz en los cielos, Paz en la tierra, Paz arriba e impregnando la atmósfera, Paz arriba y más allá, en todos lados y más allá, Paz para nosotros, Paz para toda la vegetación.

### om śāntāni pūrva rūpāni śāntam no-stu kṛtākṛtam

#### śāntam bhūtam ca bhavyam ca sarvameva śamastu nah

Om Paz para todo lo que tiene forma, Paz para todas las causas y efectos, Paz para toda la existencia, y para todas las intensidades de la realidad, incluyendo todo y todo, que la Paz sea con nosotros.

#### om prthivī śāntir antarikṣam śāntir dyauh

# śāntir āpaḥ śāntir oṣadhayaḥ śāntiḥ vanaspatayaḥ śāntir viśve me devāḥ śāntiḥ sarve me devāḥ śāntir brahma śāntirāpaḥ śānti sarvam śāntiredhi śāntiḥ śāntiḥ sarva śāntiḥ sā mā śāntih śāntibhih

Om Permite que la tierra esté en Paz, que la atmósfera esté en Paz, que los cielos se llenen de Paz. Y que incluso la Paz se extienda más allá, Paz para las aguas, Paz para toda la vegetación, Paz para todos los Dioses del Universo, Paz para los Dioses en nuestro interior, Paz a la Consciencia Creadora, Paz para la Luz Brillante, Paz para todos, Paz para todo, Paz Paz, siempre Paz, igualmente Paz, a través de los medios de la Paz.

## tābhih śāntibhih sarva śāntibhih samayā moham yadiha

## ghoram yadiha krūram yadiha pāpam tacchāntam tacchivam sarvameva samastu nah

De esta manera a través de la Paz, en conjunto con los medios de la Paz, la Ignorancia es eliminada, la Violencia es erradicada, la Conducta Impropia es erradicada, la Confusión (pecado) es erradicada, todo lo que es, está en Paz, todo lo que se percibe, cada una y todas las cosas, en conjunto para nosotros.

#### om śāntih śāntih śāntih

Om Paz Paz Paz.

| atha saptaślokī                                                                                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Los Siete Versos que Expresan la Esencia de Aquella Que Elimina Todas las Dificultades                                                            |
|                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                   |
| <b>śiva uvāca</b><br>La Consciencia de Bondad Infinita dijo:                                                                                      |
| devī tvam bhaktasulabhe sarvakāryavidhāyinī                                                                                                       |
| kalau hi kāryasiddhayarthamupāyam brūhi yatrataḥ<br>Oh Diosa, Tú eres accesible a tus devotos dando los efectos de todas las acciones. Por favor, |

dime cuáles son los medios para el éxito en perfeccionar los deseos en esta Época de Oscuridad.

#### devyuvāca

La Diosa dijo:

## śṛṇu deva pravakṣyami kalau sarveṣṭasādhanam mayā tavaiva snehenāpyambāstutiḥ prakāśyate

Escucha, Oh Ser Divino, mientras yo esclarezco el más alto camino de la Disciplina Espiritual. Por tu inquebrantable amor por mí, te voy a revelar esta canción de Alabanza a la Diosa.

om asya śrīdurgā sapta ślokī stotra mantrasya nārāyaṇa ṛṣiḥ anuṣṭup chandaḥ śrīmahākālī mahālakṣmī mahāsarasvatyo devatāḥ śrī durgā prītyarthaṃ sapta ślokī durgā pāṭhe viniyogaḥ

Om presentando los mantras de la Canción de Siete Versos explicando a la Respetada Aliviadora de Dificultades, la Consciencia Omnipresente es el Vidente, Anushtup es la métrica (32 sílabas al verso), la Respetada Eliminadora de Oscuridad, la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza, y la Gran Diosa del Conocimiento Todo Penetrante son las deidades, para la satisfacción de Aquella que Alivia las Dificultades, estos siete versos de Durga son aplicados en recitación.

(nota: todos los Mantras tienen un Vidente, quien originalmente realizó este conocimiento y nos lo transmitió; una métrica, un cierto número de sílabas con las que es expresado, una deidad, cuyos atributos o acciones están siendo enaltecidos, una semilla, o naturaleza esencial, una energía específica, y uno o más principios específicos que son incorporados para el propósito de la recitación. Este dictamen se llama Viniyogah, Aplicación, y es un prefacio a los Mantras indicados.)

#### 1

## jñānināmapi cetāṃsi devi bhagavatī hi sā balādākṛṣya mohāya mahāmāyā prayacchati

Ella, esta Diosa Suprema, la Gran Medida de la Consciencia, atrae a la capacidad perceptiva de todos los seres sensibles, con tal fuerza que los empuja en la ignorancia del apego egoísta.

#### 2

## durge smṛtā harasi bhītimaśeṣajantoḥ svasthaiḥ smṛtā matimatīva śubhāṃ dadāsi dāridrya duḥkha bhayahāriṇi kā tvadanyā sarvopakāra karaṇāya sadā-rdracittā

Oh Aliviadora de Dificultades, acordándose de ti el miedo de todos los seres vivos es disipado. Cuando eres recordada por aquellos individuos en armonía con el crecimiento espiritual, incrementas su bienestar e inteligencia. ¿Quién es como tú, Oh Disipadora de la Pobreza, el Dolor, y el Miedo, cuyo comportamiento solidario siempre extiende ayuda compasiva para todos? Reveladora de la Consciencia, ante ti nos inclinamos.

## 3 sarva maṃgala māṃgalye śive sarvārtha sādhike śaraṇye tryambake gauri nārāyaṇi namo-stu te

Ante la Auspiciosa de toda Auspiciosidad, la Bondadosa, Aquella que Consigue todos los

Objetivos, la Fuente de Refugio, la Madre de los tres mundos, la Diosa que es Rayos de Luz, Reveladora de la Consciencia, ante ti nos inclinamos.

#### 4

## śaraṇāgata dīnārta paritrāṇa parāyaṇe. sarvasyārti hare devi nārāyaṇi namo-stu te

Para aquellos que son tus devotos, y toman refugio en ti, aunque bajos y humildes, los salvas de todo malestar e infelicidad. Tú te llevas todas las preocupaciones, Oh Diosa, Reveladora de la Consciencia, ante ti nos inclinamos.

#### 5

## sarvasvarūpe sarveśe sarvaśakti samanvite bhayebhyastrāhi no devi durge devī namo-stu te

La Naturaleza Intrínseca de todo, la Suprema de todo, y también la Energía de todo, tú eliminas nuestro miedo, Oh Diosa, Aliviadora de Aflicciones, Oh Diosa, nos inclinamos ante ti.

#### 6

## rogānaśeṣānapahaṃsi tuṣṭā ruṣṭā tu kāmān sakalānabhīṣṭān tvāmāśritānāṃ na vipannarāṇāṃ tvāmāśritā hyāśrayatāṃ prayānti

Cuando tú estás satisfecha tú destruyes todas las enfermedades, y cuando tú estás insatisfecha tú frustras todos los deseos. Ninguna calamidad ni enfermedad recae en aquellos que toman refugio en ti, y aquellos que toman refugio en ti sin lugar a dudas se convierten en un refugio para otros.

## 7

## sarvābādhā praśamanam trailokyasyākhileśvari evameva tvayā kāryamasmadvairivināśanam

Oh Espíritu de la Soberana Suprema, termina toda perturbación en los tres mundos y de la misma manera, elimina de nosotros toda hostilidad.

Om.

## om śri durgāyai namah

Om nos inclinamos ante la Respetada Aliviadora de Dificultades.

# durgāṣṭottara śatanāma stotram

La Canción Que Contiene Los Ciento Ocho Nombres De La Respetada Aliviadora de Dificultades.

#### īśvara uvāca

El Señor Supremo dijo:

1

## śatanāma pravakṣyāmi śrṛṇuṣva kamalānane yasya prasādamātreṇa durgā prītā bhavet satī

Oh Ojos de Loto, voy a esclarecer los Ciento Ocho Nombres a través de los cuales Aquella que Alivia las Dificultades se vuelve de verdad extremadamente complacida:

#### 2

## om satī sādhvī bhavaprītā bhavānī bhavamocanī āryā durgā jayā cādyā trinetrā śūladhāriņī

- 01. Encarnación de la Verdad
- 02. Encarnación de la Virtud
- 03. Amada del Universo
- 04. Encarnación del Universo
- 05. Quien Libera las Ataduras del Universo
- 06. Purificada por Conocimiento
- 07. Aliviadora de Dificultades
- 08. Victoria
- 09. La Más
- 10. La que Tiene Tres Ojos
- 11. Portadora de la Lanza

#### 3

## pinākadhāriņī citrā caņḍaghaṇṭā mahātapāḥ mano buddhirahaṃkārā cittarūpā citā citiḥ

- 12. Portadora del Tridente
- 13. Caracterizada por la Diversidad
- 14. Quien Hace Hermosos Sonidos Sutiles
- 15. Quien Realiza Grandes Disciplinas y Austeridades
- 16. Mente
- 17. Intelecto
- 18. Ego
- 19. La Forma de la Recolección
- 20. Toda Recolección
- 21. Consciencia

#### 4

## sarvamantramayī sattā satyānandasvarūpiņī l anantā bhāvinī bhāvyā bhavyābhavyā sadāgatih

- 22. La Esencia de Todos los Mantras
- 23. La Naturaleza Intrínseca del Ser
- 24. La Naturaleza Intrínseca de la Dicha de la Verdad
- 25. Infinita
- 26. Quien Manifiesta la Creación
- 27. La Intensidad de la Realidad
- 28. La Forma del Bienestar
- 29. Quien es Siempre la Misma
- 30. Quien Siempre Está en Movimiento

#### 5

## śāmbhavī devamātā ca cintā ratnapriyā sadā sarvavidyā dakṣakanyā dakṣayajñavināśinī

- 31. Amada por la Consciencia
- 32. Madre de los Dioses
- 33. Contemplación
- 34. Amada Joya

- 35. Todo Conocimiento
- 36. Hija de la Habilidad
- 37. Destructora del Sacrificio de Daksha

#### 6

# aparṇānekavarṇā ca pāṭalā pāṭalāvatī paṭṭāmbaraparīdhānā kalamañjīrarañjinī

- 38. Sin Extremidades
- 39. De Varios Colores, Castas y Tribus
- 40. De Naturalidad Roja
- 41. Adornada con Flores Rojas
- 42. Adornada con Ornamentos de Seda
- 43. Aquella cuyas Tobilleras Hacen un Sonido Hermoso

#### 7

# ameyavikramā krūrā sundarī surasundarī vanadurgā ca mātaṅgī mataṅgamunipūjitā

- 44. La que emplea una Fuerza Infinita
- 45. Quien es Extremadamente Severa Con los Egos
- 46. Hermosa
- 47. Hermosura de los Dioses
- 48. Aliviadora de las Dificultades desde el Bosque
- 49. Encarnación del Pensamiento
- 50. Adorada por los Más Grandes Munis

#### 8

# brāhmī māheśvarī caindrī kaumārī vaiṣṇavī tathā cāmuṇḍā caiva vārāhī lakṣmīśca puruṣākṛtiḥ

- 51. Energía Creadora
- 52. Energía del Gran Vidente de Todo
- 53. Energía del Gobernador del Puro
- 54. Siempre Pura
- 55. Energía que Todo lo Penetra
- 56. Aniquiladora de Pasión y Enfado
- 57. El Más Excelente Deseo de Unión
- 58. Diosa de la Riqueza
- 59. Creadora del Hombre

#### 9

## vimalotkarşiņī jñānā kriyā nityā ca buddhidā bahulā bahulapremā sarvavāhanavāhanā

- 60. Inmaculadamente Pura
- 61. Eminente
- 62. Encarnación de la Sabiduría
- 63. Encarnación de la Acción
- 64. Eterna
- 65. La que Otorga Sabiduría
- 66. Extensa
- 67. Amor Extensivo
- 68. La que Carga a Todo lo que Carga

#### 10

# niśumbhaśumbhahananī mahiṣāsuramardinī madhukaiṭabhahantrī ca caṇḍamuṇḍavināśinī

- 69. Asesina de Auto-Desprecio y Arrogancia
- 70. Aniquiladora del Gran Ego
- 71. Aniquiladora de Demasiado y Demasiado Poco
- 72. Destructora de Pasión y Enfado

#### 11

## sarvāsuravināśā ca sarvadānavaghātinī sarvaśāstramayī satyā sarvāstradhāriņī tathā

- 73. Destructora de Todo Pensamiento Egoísta
- 74. Asesina de Toda Dualidad
- 75. Esencia de Todas las Escrituras
- 76. Verdad
- 77. Portadora de Todas las Armas

#### 12

## anekaśastrahastā ca anekāstrasya dhāriņī kumārī caikakanyā ca kaiśorī yuvatī yatiḥ

- 78. Con Numerosas Armas en Sus Manos
- 79. Portadora de Numerosas Armas
- 80. Siempre Pura
- 81. Hija Única
- 82. Belleza Incomparable
- 83. Juventud Eterna
- 84. Asceta

#### **13**

# aprauḍhā caiva prauḍhā ca vṛddhamātā balapradā mahodarī muktakeśī ghorarūpā mahābalā

- 85. Sin Vejez
- 86. Edad Avanzada
- 87. Madre de la Vejez
- 88. Dadora de Fuerza
- 89. Gran Eminencia
- 90. Con Pelo Suelto
- 91. De Apariencia Formidable
- 92. Aquella de Gran Fuerza

#### 14

## agnijvālā raudramukhī kālarātristapasvinī nārāyaņī bhadrakālī viṣṇumāyā jalodarī

- 93. Resplandeciente como el Fuego
- 94. De Cara Aterradora
- 95. La Noche Oscura de Vencer el Egocentrismo
- 96. Realizadora de Severas Disciplinas Espirituales
- 97. Reveladora de la Consciencia
- 98. Excelente Más Allá del Tiempo

99. Contenedora de la Consciencia Omnipresente 100. Quien Salió de las Aguas

#### 15

## śivadūtī karālī ca anantā parameśvarī kātyāyanī ca sāvitrī pratyakṣā brahmavādin

- 101. Embajadora de la Consciencia
- 102. Formidable
- 103. Infinita
- 104. Soberana Suprema
- 105. Siempre Pura
- 106. Portadora de Luz
- 107. Percepción del Mundo Burdo
- 108. Quien Habla de Consciencia Infinita

#### 16

## ya idam prapathennityam durgānāmaśatāṣṭakam nāsādhyam vidyate devi triṣu lokeṣu pārvati

Oh Diosa, Parvati, aquel que recite estos ciento ocho nombres de Aquella que Alivia las Dificultades cada día no encontrará dificultades en los tres mundos.

#### **17**

## dhanam dhānyam sutam jāyām hayam hastinameva ca caturvargam tathā cānte labhenmuktim ca śāśvatīm

Él encontrará riqueza, alimentos, hijos, una pareja amorosa, caballos, elefantes, y los cuatro objetivos de la vida humana. Y al final de su existencia terrenal obtendrá la liberación eterna.

#### 18

## kumārīm pūjayitvā tu dhyātvā devīm sureśvarīm pūjayet parayā bhaktyā paṭhennāmaśatāṣṭakam

Uno debería adorar la Siempre Pura, y meditar en la Gobernadora de los Dioses con la más alta devoción inegoista. Entonces la recitación de estos ciento ocho nombres debería ser iniciada.

#### 19

## tasya siddhirbhaved devi sarvaiḥ suravarairapi rājāno dāsatāṃ yānti rājyaśriyamavāpnuyāt

Oh Diosa, quien procede de este modo obtiene la más elevada perfección de los Dioses. Los Reyes se convierten en sus sirvientes y él gobernará la riqueza de los Reinos.

### **20**

# gorocanālaktakakunkumena sindūrakarpūramadhutrayeņa vilikhya yantram vidhinā vidhijño bhavet sadā dhārayate purāriḥ

Con goma fragante, laca, polvos rojos, alcanfor, ghee, azúcar, y miel, uno debería dibujar la representación gráfica de esta verdad de acuerdo con las normas impuestas en las escrituras. El Conocedor que lleva tal inscripción se vuelve Uno con la Consciencia de Bondad Infinita.

#### 21

## bhaumāvāsyāniśāmagre candre śatabhiṣāṃ gate vilikhya prapaṭhet stotraṃ sa bhavet sampadāṃ padam

En la tarde de antes del día de luna nueva, conocido como Bhaumavati, cuando la configuración

celestial está en el asterismo conocido como Shatavisha, aquel que recita estos mantras poniéndolos en escritura se vuelve el Señor de la Riqueza.

#### 0m

#### om aim ātmatattvam śodhayāmi namah svāhā

Om Sabiduría, yo purifico el principio del alma, y me inclino. ¡Yo Soy Uno con Dios!

### om hrīm vidyātattvam śodhayāmi namah svāhā

Om Maya, yo purifico el principio del Conocimiento, y me inclino. ¡Yo Soy Uno con Dios!

## om klīm śivatattvamodhayāmi namah svāhā

Om Transformación, yo purifico el principio de la Bondad Infinita, y me inclino. ¡Yo Soy Uno con Dios!

#### om aim hrīm klīm sarvatattvam śodhayāmi namah svāhā

Om Sabiduría, Maya, Transformación, yo purifico todos los principios, y me inclino. ¡Yo Soy Uno con Dios!

## om namo devyai mahādevyai śivāyai satatam namaḥ namaḥ prakṛtyai badrāyai niyatāḥ praṇtāḥ sma tām

Nos inclinamos ante la Diosa, la Gran Diosa, ante la Energía de Bondad Infinita en todo momento nos inclinamos. Nos inclinamos ante la Naturaleza, la Excelente. Con disciplina nos hemos inclinado.

## dhyātvā devīm pañcapūjām kṛtvā yonyā praṇamya ca ādhāram sthāpya mūlena sthāpayettatra pustakam ete gandhapuṣpe om hrīm pustakāya namaḥ

Medita en la Diosa y ofrécele cinco artículos de adoración, y entonces inclínate ante Ella. Establece la energía primordial con el bija mantra, y entonces establece el libro. Con estas flores fragantes, Om nos inclinamos ante el libro.

## śapoddhāra mantraḥ

#### El Mantra Que Elimina Las Maldiciones

## om hrīm klīm śrīm krām krīm caṇḍikā devyai śāpanāśānugraham kuru kuru svāhā

## Repetir once veces

Om Toda la Existencia, Transformación, Ascensión, la Causa de la Disolución del Cuerpo Burdo, la Causa de la Disolución en el Cuerpo Causal, a la Diosa, Aquella que Desgarra los Pensamientos, quita la maldición, quita la maldición, ¡Yo Soy Uno con Dios!

## utkīlana mantraḥ El Mantra Que Abre El Broche

#### om śrīm klīm hrīm saptaśati caṇḍike utkīlanam kuru kuru svāhā

#### Repetir veintiuna veces

Om Ascensión, Transformación, Toda la Existencia, los setecientos versos de Chandi, elimina el broche, elimina el broche, ¡Yo Soy Uno con Dios!

## mrstasamjīvanī mantraḥ El Mantra Que Otorga Vida Sobre La Muerte

## om hrīm hrīm vam vam aim aim mṛtasamjīvani vidye mrstamutthāpayot thāpaya krīm hrim hrīm vam svāhā

#### Repetir once veces

Om Toda la Existencia, Toda la Existencia, Vibraciones, Vibraciones, Sabiduría, Sabiduría, Oh Conocimiento que otorga vida sobre la muerte, levántate de la muerte, Transformación, Toda la Existencia, Toda la Existencia, Vibraciones, ¡Yo Soy Uno con Dios!

## śapavimocana mantrah

#### El Mantra Que Elimina Las Maldiciones

## om śrīm śrīm klīm hūm om aim kṣobhaya mohaya utkīlaya utkīlaya utkīlaya ṭham ṭham

#### Repetir once veces

Om Ascensión, Ascensión, Transformación, ¡corta el Ego! Borra los miedos de la ignorancia, elimina el broche, elimina, elimina, Devoción, Devoción.

## atha brahmādi śāpa vimocanam Y ahora, la Eliminación de las Maldiciones de Brahmā y Otros

om asya śrī caṇḍikāyā brahma vaśiṣṭha viśvāmitra śāpa vimocana mantrasya vaśiṣṭha nārada saṃvāda sāma vedādhipati brahmāṇa ṛṣayaḥ sarvaiśvarya kāriṇī śrī durgā devatā caritratrayaṃ bījaṃ hrīṃ śaktiḥ triguṇātma svarūpa caṇḍikāśāpa vimuktau mama saṃkalpita kārya siddhyarte jape viniyogaḥ

Om presentando los mantras que eliminan las maldiciones de Brahma, Vashishtha y Vishvamitra del Respetado Candi Pathah como fue explicado por Vashishtha a Narada. El Señor del Sama Veda, Brahma, es el Vidente. Su propósito es la obtención de todas las cualidades imperecederas, la Respetada Aliviadora de Dificultades es la deidad, los tres episodios son la semilla, la Energía es Hrim, toda la Existencia. Es la Esencia Intrínseca de las tres cualidades aplicadas para eliminar las maldiciones del Candi, y para la obtención de la Perfección en el objetivo de mi voto espiritual esta recitación es aplicada.

## 1 om hrīm rīm retaḥ svarūpiņyai madhu kaiṭabha mardinyai brahmā vaśiṣṭha viśivāmitra śāpād vimuktā bhava

Om Maya, el cuerpo sutil emergiendo en Perfección, la naturaleza intrínseca de la Semilla de la Existencia, el balance entre Demasiado y Demasiado Poco, que las maldiciones de Brahma,

Vashishtha y Vishvamitra sean eliminadas.

2

## oṃ śrīṃ buddhi svarūpiṇyai mahiṣāsura sainya nāśinyai brahmā vaśiṣṭha viśivāmitra śāpād vimuktā bhava

Om Incremento, la naturaleza intrínseca del Intelecto, la Destructora de las armadas del Gran Ego, que las maldiciones de Brahma, Vashishtha y Vishvamitra sean eliminadas.

3

## om ram rakta svarūpiņyai mahiṣāsura mardinyai brahmā vaśiṣṭha viśivāmitra śāpād vimuktā bhava

Om Perfección del cuerpo sutil, la naturaleza intrínseca del deseo, la Destructora del Gran Ego, que las maldiciones de Brahma, Vashishtha y Vishvamitra sean eliminadas.

4

## om kṣum kṣudhā svarūpiṇyai devavanditāyai brahmā vaśiṣṭha viśivāmitra śāpād vimuktā bhava

Om Hambre, la naturaleza intrínseca del Hambre, adorada por los Dioses en canciones, que las maldiciones de Brahma, Vashishtha y Vishvamitra sean eliminadas.

5

## om chām chāyā svarūpiņyai dūtasamvādinyai brahmā vaśiṣṭha viśivāmitra śāpād vimuktā bhava

Om Reflejo, la naturaleza intrínseca de la Apariencia, recibiendo comunicación del Embajador de Arrogancia, que las maldiciones de Brahma, Vashishtha y Vishvamitra sean eliminadas.

6

## om śam śakti svarūpiņyai dhūmralocana ghātinyai brahmā vaśiṣṭha viśivāmitra śāpād vimuktā bhava

Om Energía, la naturaleza intrínseca de la Energía, la Destructora de Ojos Pecaminosos, que las maldiciones de Brahma, Vashishtha y Vishvamitra sean eliminadas.

7

## om tṛm tṛṣā svarūpiṇyai caṇḍa muṇḍa vadha kāriṇyai brahmā vaśisṭha viśivāmitra śāpād vimuktā bhava

Om Sed, la naturaleza intrínseca del Deseo, la causa de la destrucción de Pasión y Enfado, que las maldiciones de Brahma, Vashishtha y Vishvamitra sean eliminadas.

8

## om kṣām kṣānti svarūpiṇyai raktabīja vadha kāriṇyai brahmā aśiṣṭha viśivāmitra śāpād vimuktā bhava

Om Perdón Paciente, la naturaleza intrínseca del Perdón Paciente, la causa de la destrucción de la Semilla del Deseo, que las maldiciones de Brahma, Vashishtha y Vishvamitra sean eliminadas.

a

## om jām jāti svarūpiņyai niśumbha vadha kāriņyai brahmā vaśiṣṭha viśivāmitra śāpād vimuktā bhava

Om Nacimiento, la naturaleza intrínseca de Todos los Seres Nacidos, la causa de la destrucción de Autodesprecio, que las maldiciones de Brahma, Vashishtha y Vishvamitra sean eliminadas.

#### 10

## om lam lajjā svarūpiņyai śumbha vadha kāriņyai brahmā vaśiṣṭha viśivāmitra śāpād vimuktā bhava

Om Humildad, la naturaleza intrínseca de la Humildad, la causa de la destrucción de Arrogancia, que las maldiciones de Brahma, Vashishtha y Vishvamitra sean eliminadas.

#### 11

## oṃ śāṃ śānti svarūpiṇyai devastutyai

### brahmā vaśiṣṭha viśivāmitra śāpād vimuktā bhava

Om Paz, la naturaleza intrínseca de la Paz, los Dioses cantan una canción en alabanza, que las maldiciones de Brahma, Vashishtha y Vishvamitra sean eliminadas.

#### **12**

## om śram śraddhā svarūpiņyai sakalaphala dātryai brahmā vaśiṣṭha viśivāmitra śāpād vimuktā bhava

Om Fe, la naturaleza intrínseca de la Fe, la Otorgadora de todos los frutos, que las maldiciones de Brahma, Vashishtha y Vishvamitra sean eliminadas.

#### 13

## om kām kānti svarūpiņyai rājavara pradāyai brahmā vaśiṣṭha viśivāmitra śāpād vimuktā bhava

Om Belleza Realzada por el Amor, la naturaleza intrínseca de la Belleza Realzada por el Amor, la Otorgadora de Dones al Rey, que las maldiciones de Brahma, Vashishtha y Vishvamitra sean eliminadas.

#### 14

## oṃ māṃ mātṛ svarūpiṇyai anargalamahima sahitāyai brahmā vaśisṭha viśivāmitra śāpād vimuktā bhava

Om Madre, la naturaleza intrínseca de la Madre, junto con la Grandeza sin restricciones, que las maldiciones de Brahma, Vashishtha y Vishvamitra sean eliminadas.

#### **15**

## om hrīm śrīm dum durgāyai sam sarvaiśvarya kāriņyai brahmā vaśiṣṭha viśivāmitra śāpād vimuktā bhava

Om Maya, Aumento, Durga, la que Alivia las Dificultades, todo junto, la Causa de todas las cualidades imperecederas, que las maldiciones de Brahma, Vashishtha y Vishvamitra sean eliminadas.

#### 16

## om aim hrīm klīm namaḥ śivāyai abhedya kavaca svarūpiņyai brahmā aśiṣṭha viśivāmitra śāpād vimuktā bhava

Om Sabiduría, Maya, Transformación, me inclino ante la Energía de Bondad Infinita, con la naturaleza intrínseca del Amor Impermeable, que las maldiciones de Brahma, Vashishtha y Vishvamitra sean eliminadas.

#### 17

## om krīm kālyai kāli hrīm phaṭ svāhāyai ṛgveda svarūpiṇyai brahmā vaśiṣṭha viśivāmitra śāpād vimuktā bhava

Om Transformación, Aquella que Quita la Oscuridad, Aquella que Quita la Oscuridad, Maya, ¡corta el Ego! ¡Soy Uno con Dios! La naturaleza intrínseca del Rg Veda, que las maldiciones de

Brahma, Vashishtha y Vishvamitra sean eliminadas.

#### 18

# om aim hrīm klīm mahākālī mahālakşmī mahāsarasvatī svarūpiņyai trigunātmikāyai durgā devyai namah

Om Sabiduría, Maya, Transformación, la naturaleza intrínseca de Aquella que Quita la Oscuridad, la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza, la Gran Diosa del Conocimiento Omnipresente, la Capacidad de Expresión de las Tres Cualidades de la Naturaleza, me inclino ante la Diosa Durga, la que Alivia las Dificultades.

#### 19

## ityevam hi mahāmantrān paṭhitvā emaśvara caṇḍīpāṭham divā rātrau kuryā deva na saṃśayaḥ

Estos son los grandes mantras que fueron recitados por el Señor Supremo de la Existencia. Quienquiera que recite este Candi Pathah en el día y en la noche se convertirá en un Dios sin lugar a dudas.

#### 20

## evam mantram na jānāti caṇḍī pāṭham karoti yaḥ ātmānam caiva dātāram ksīṇam kuryānna samśayah

Y quienquiera que recite el Candi Pathah sin conocimiento o sin el conocimiento apropiado, su alma irá a la oscuridad del infierno. De esto no hay ninguna duda.

0m

## atha devyah kavacam

La Armadura de la Diosa

## om asya śrī caṇḍīkavacasya brahmā ṛṣiḥ anuṣṭup chandaḥ cāmuṇḍā devatā aṅganyāsokta mātaro bījam digbandha devatās tatvam śrī jagad ambā prītyarthe saptaśatī pāṭhāṅga tvena jape viniyogaḥ

Om presentando la Armadura de la Respetada Aquella que Desgarra el Pensamiento, la Capacidad Creativa es el Vidente Anushtup (32 sílabas al verso) es la métrica, la Asesina de Pasión y Enfado es la deidad, el establecimiento de la Madre de la Unidad en el cuerpo es la semilla, aquello que une a los Dioses de todas las direcciones es el principio, para la satisfacción de la Respetada Madre del Universo este apéndice de los setecientos versos es aplicado en recitación.

#### om namaścandikāyai

Om Nos inclinamos ante la Diosa que Desgarra el Pensamiento.

#### 1

#### mārkandeya uvāca

Markandeya/Markandeia (?) dijo:

# om yadguhyam paramam loke sarvarakṣākaram nṛṇām yanna kasyacidākhyātam tanme brūhi pitāmaha

Om. Abuelo, cuéntame el Supremo Secreto Místico, aquel que es bien conocido, que proporciona toda protección a todos los hombres.

#### 2

#### Brahmovāca

La Consciencia Creadora dijo:

# asti guhyatamam vipra sarva bhūtopakārakam devyāstu kavacam punyam tacchṛṇusva mahāmune

Hay un Secreto Místico, Oh Erudito, que es beneficioso para toda la existencia, la meritoria Armadura de la Diosa. Escucha esto, Oh Hombre de Gran Sabiduría.

#### 3

## prathamam śailaputrī ca dvitīyam brahmacāriņī tṛtīyam candra ghaṇṭeti kūṣmāṇḍeti caturthakam

Primera es la Diosa de la Inspiración, y Segunda es la Diosa de los Estudios Sagrados, Tercera es la Diosa del Deleite en las Prácticas, la Diosa de las Austeridades Purificatorias es la Cuarta.

4

## pañcamam skandamāteti şaṣṭham kātyāyanīti ca saptamam kālarātrīti mahāgaurīti cāṣṭamam

La Quinta es la Diosa que Nutre la Divinidad, la Sexta es Aquella que Es Siempre Pura, la Séptima es la Diosa de la Gran Noche de Vencer el Egoísmo, la Diosa de la Gran Luz Radiante es la Octava.

5

# navamam siddhidātrī ca navadurgāḥ prakīrtitāḥ uktānyetāni nāmāni brahmanaiva mahātmanā

La Novena es la Diosa que Garantiza la Perfección, las Nueve Durgas, Aliviadoras de Dificultades, han sido enumeradas, y estos nombres han sido revelados por la gran alma del Supremo en sí mismo.

6

# agninā dahyamānastu śatrumadhye gato raņe viṣame durgame caiva bhayārtāḥ śaraṇaṃ gatāḥ

Si uno está siendo quemado por fuego, o está entre enemigos en el campo de batalla, cuando sea que los pensamientos estén ocupados con dificultades o con cualquier tipo de miedo, tomando refugio en la Madre,

7

## na teṣāṃ jāyate kiñcidaśubhaṃ raṇasaṅkaṭe nāpadaṃ tasya paśyāmi śoka duḥkha bhayaṃ na hi

ninguna oposición energética conquistará a ese individuo, ni lesiones en los peligrosos campos de batalla. No puedo prever ningún sufrimiento, dolor o miedo envuelva a tal persona.

8

## yaistu bhaktyā smṛtā nūnaṃ teṣāṃ vṛddhiḥ prajāyate ye tvāṃ smaranti deveśi rakṣase tānna saṃśayaḥ

Cuando Ella es recordada con devoción, toda la oposición termina e inmediatamente la prosperidad comienza. Para aquellos que la recuerdan, la Diosa Suprema los protege sin ninguna duda.

9

# pretasaṃsthā tu cāmuṇḍā vārāhī mahiṣāsanā aindrī gaja samārūḍhā vaisnavī garuḍāsanā

De pie sobre el cadáver de la Consciencia Inerte la Asesina de Pasión y Enfado, Aquella que es el Más Excelente Deseo de Unión está sentada sobre el búfalo de la perseverancia. La Energía del Gobernador del Puro cabalga sobre el elefante del Amor Universal, mientras que la Energía que Todo lo Penetra se sienta sobre un pájaro de brillante lustre.

**10** 

# māheśvarī vṛṣārūḍhā kaumārī śikhivāhanā lakṣmīḥ padmāsanā devī padmahastā haripriyā

La Energía del Gran Vidente de Todo cabalga sobre el toro de la disciplina, Aquella que es Siempre Pura es transportada por el pavo real de la belleza. La Diosa de la Riqueza se sienta en el loto de la paz, la Diosa amada por la Consciencia tiene un loto en su mano.

### 11

## śvetarūpa dharā devī īśvarī vṛṣa vāhanā brāhmī haṃsa samārūḍhā sarvābharaṇa bhūṣitā

Blanca pura es la forma de la Diosa, Energía Suprema, transportada por el toro de la disciplina. La Energía Creativa cabalga sobre los cisnes de la respiración controlada mostrando todos los ornamentos.

#### 12

# ityetä mätarah sarväh sarvayoga samanvitäh nänäbharanäśobhädhyä nänäratno paśobhitäh

Estas son todas las Madres, todas conectadas en la sucesión del Camino de la Unión, mostrando varios ornamentos y varias joyas.

#### 13

## dṛśyante rathamārūḍhā devyaḥ krodhasamākulāḥ śaṅkhaṃ cakraṃ gadāṃ śaktiṃ halaṃ ca musalāyudham

Las Diosas se ven enfadadas y agitadas, montadas sobre carruajes. La Concha de Vibraciones, el Disco del Tiempo Giratorio, la Maza de la Articulación, varias formas de energía, el Arado para sembrar las Semillas del Camino a la Verdad de la Sabiduría, el Mazo del Refinamiento,

#### 14

# kheṭakaṃ tomaraṃ caiva paraśuṃ pāśameva ca kuntāyudhaṃ triśūlaṃ ca śārṅgamāyudham uttamam

el Escudo del Método, la Jabalina del Esfuerzo, la Hacha de Guerra de las Buenas Acciones, la Red de la Unidad, la Lanza de la Concentración, el Tridente de la Armonía, y el Excelente Arco de la Determinación.

### **15**

# daityānāṃ dehanāśāya bhaktānāmabhayāya ca dhārayantyāyu dhānītthaṃ devānāṃ ca hitāya vai

Ellas muestran estas armas para el propósito de destruir los cuerpos de los pensamientos, para instalar valentía en los devotos, y para el bienestar de los Dioses.

### **16**

namaste-stu mahāraudre mahāghoraparākrame mahābale mahotsāhe mahābhaya vināśini

Nos inclinamos ante ti, Oh tú de Gran Ferocidad, Oh tú de Terrible Valentía, Oh tú de Gran Fuerza, de Gran Alegría, la Gran Destructora del Miedo.

### **17**

# trāhi mām devi duṣprekṣye śatrūṇām bhayavardhini prācyām rakṣatu māmaindrī āgneyyām agni devatā

Protégeme, Oh Diosa, difícil de percibir, tú que incrementas el miedo en nuestros enemigos. Que la Energía del Gobernador del Puro me proteja en el este, en el sureste, el Dios que es la Luz de la Meditación.

#### 18

# dakşine-vatu vārāhī nairṛtyām khadgadhārinī pratīcyām vārunī rakṣed vāyavyām mṛgavāhinī

En el sur, el Más Excelente Deseo de Unión. En el suroeste, Aquella quien sujeta la Espada de la Adoración. En el oeste, que la Energía del Señor del Equilibrio me de su protección. En el noroeste, Aquella que es transportada por el ciervo del entusiasmo.

### 19

## udīcyām pātu kaumārī aiśānyām śūladhāriņī ūrdhvam brahmānī me rakṣed adhastād vaiṣṇavī tathā

En el norte que Aquella que es Siempre Pura me proteja. En el noroeste, la Portadora de la Pica de la Concentración. Arriba que la Energía Creativa me proteja. Y entonces abajo, la Energía que Todo lo Penetra.

### 20

# evam daśa diśo rakṣeccāmuṇḍā śavavāhanā jayā me cāgratah pātu vijayā pātu prsthatah

Y todas las diez direcciones sean protegidas por la Asesina de Pasión y Enfado, montada sobre un cadáver de Consciencia Inerte. Enfrente que la Victoria me proteja, y la Conquista proteja mi parte trasera.

#### 21

# ajitā vāmapārśve tu dakṣiṇe cāparājitā śikhāmudyotinī rakṣed umā mūrdhni vyavasthitā

Que en el lado izquierdo se levante la Invicta, a la derecha la Inconquistable. Que la Luminosa guarde la corona de mi cabeza, y que la Madre de la Energía Protectora proteja residiendo en la cabeza.

### 22

# mālādharī lalāţe ca bhruvau rakṣed yaśasvinī trinetrā ca bhruvor madhye yamaghantā ca nāsike

Que Aquella que viste la guirnalda proteja mi frente, y las cejas la que soporta el Bienestar, la de Tres Ojos entre mis cejas, y el Sonido sin Restricciones en la nariz.

#### 23

## śaṅkhinī cakṣuṣor madhye śrotrayordvāravāsinī kapolau kālikā rakṣet karṇamūle tu śāṅkarī

La Portadora de la Vibración Constante entre los ojos, en las orejas la que Habita en las Puertas, en los pómulos que la Diosa del Tiempo proteja, y detrás de las orejas, la Energía que Causa la Paz.

### 24

# nāsikāyām sugandhā ca uttarosthe ca carcikā adhare cāmṛtakalā jihvāyām ca sarasvatī

En los agujeros de la nariz, el Perfume Excelente, y en el labio superior, el Sabor Dulce, en el labio inferior, una Gota de Néctar, y en la lengua, el Espíritu de Todo Conocimiento.

### 25

# dantān rakṣatu kaumārī kaṇṭhadeśe tu caṇḍikā ghantikām citraghantā ca mahāmāyā ca tāluke

Que la Siempre Pura proteja mis dientes, y en la garganta, la que Desgarra el Pensamiento, en la campanilla la de Sonidos Variados, y la Gran Medida de la Consciencia en el paladar.

### 26

## kāmākṣī cibukam rakṣed vāca me sarvamaṅgaļā grīvāyām bhadrakāļī ca pṛṣṭhavaṃśe dhanurdharī

Que la Diosa quien Causa el Amor proteja mi barbilla, que todo el Bienestar proteja mi habla, la Excelente Eliminadora de Oscuridad mi cuello, y la Portadora del Arco de la Determinación, mi columna.

### 27

## nīlagrīvā bahiḥ kaṇṭhe nalikāṃ nalakūbarī skandhayoh khadginī raksed bāhū me vajradhārinī

En el cuello exterior, la de Cuello Azul, en el conducto de la garganta, la Diosa de Canciones Inspiradas, en los hombros, que la Portadora de la Espada de Adoración proteja, y en mis brazos, Aquella que sujeta el Rayo de la Iluminación.

### 28

# hastayor daṇḍinī rakṣed ambikā cāṅgulīṣu ca nakhāñchūleśvarī rakṣet kukṣau rakṣet kuleśvarī

Que la Energía que sostiene el Bastón de la Disciplina proteja mis manos, y la Madre del Universo los dedos, que el Gobernador del Tridente de la Armonía proteja las uñas, y en el abdomen, el Gobernador de la Familia.

# stanau rakṣen mahādevī manaḥ śokavināśinī hṛdaye lalitā devī udare śūladhāriṇī

Que la Gran Diosa proteja mis pechos, que Aquella que Destruye Todo Sufrimiento en la mente, en el corazón, la Diosa Deseada, y en el estómago, la que sujeta la Pica de la Concentración.

30

# nābhau ca kāminī rakṣed guhyaṃ guhyeśvarī tathā pūtanā kāmikā meḍhraṃ gude mahiṣavāhinī

Que la Diosa del Amor proteja mi ombligo, mis partes privadas, la Gobernadora de los Secretos Místicos, que la Pureza del Deseo proteja mis genitales, y Ella quien cabalga el búfalo de la perseverancia, el ano.

**31** 

# kaṭyāṃ bhagavatī rakṣej jānunī vindhyavāsinī jaṅghe mahābalā rakṣet sarvakāmapradāyinī

Que la Diosa Suprema proteja mis caderas, en las rodillas Aquella que Reside en el Conocimiento, y en mis piernas que la Gran Fuerza me proteja la que Otorgadora de Todo Deseo.

**32** 

## gulphayor nārasimhī ca pādapṛṣṭhe tu taijasī pādāṅgulīsu śrī rakset pādādhastalavāsinī

En los tobillos, la Diosa de la Fortaleza Valiente, y arriba de los pies, Ella quien es Calor y Luz, en los dedos de los pies, que la Prosperidad proteja, y en las plantas, la que Habita en el Soporte.

33

## nakhān daṃṣṭrakarālī ca keśāṃś-caivordhvakeśinī romakūpeṣu kauberī tvacaṃ vāgīśvarī tathā

En las uñas, Ella con Grandes Colmillos, y Ella con una Gran Melena, el pelo, los poros de la piel, la Energía de la Riqueza, y la piel, la Energía que Gobierna las Vibraciones.

**34** 

# raktamajjāvasāmāṃsān yasthi medāṃsi pārvatī antrāni kālarātriśca pittam ca mukuteśvarī

Que la Hija de la Disciplina Espiritual proteja mi sangre, tuétano, grasa, carne, linfa, entrañas, la Noche Oscura de Vencer el Egoísmo, y la bilis, la Soberana Coronada.

35

# padmāvatī padmakośe kaphe cūḍāmaṇis tathā jvālāmukhī nakha jvālām abhedyā sarva sandhiṣu

Que la Diosa del Loto de la Paz proteja mis pulmones, y Ella con la Más Alta Joya, la flema, Ella con la Cara Radiante, el brillo de mis uñas, y la Irrompible, todas mis articulaciones.

36

# śukram brahmāṇi me rakṣecchāyāṃ chatreśvarī tathā ahaṅkāram mano buddhim rakṣenme dharmadhāriṇī

Que la Energía Creativa proteja mi semen, y la Diosa con el Sombrilla Suprema, mi sombra, que mi ego, mente e intelecto sean protegidos por Ella que soporta el Camino a la Verdad de la Sabiduría.

37

# prāṇā pānau tathā vyānam udānam ca samānakam vajra hastā ca me rakset prāṇam kalyāṇaśobhanā

Que Ella quien sostiene el Rayo de la Iluminación en sus manos proteja mi vida, bienestar, y las cinco respiraciones vitales: inhalar, exhalar, penetrar, levantar y ecualizar.

38

# rase rūpe ca gandhe ca śabde sparśe ca yoginī sattvaṃ rajas tamaścaiva rakṣen nārāyaṇī sadā

Sabor, forma, olor, sonido, y tacto que la Diosa de la Unión proteja, y que el conocimiento, la acción, y el deseo sean siempre protegidos por la Reveladora de la Consciencia.

39

## āyū rakṣatu vārāhī dharmam rakṣatu vaiṣṇavī yaśaḥ kīrtim ca lakṣmīm ca dhanam vidyām ca cakrinī

Que el Más Excelente Deseo de Unión proteja mi vida, y que la Energía de Eso que Todo lo Penetra proteja el Camino a la Verdad de la Sabiduría, que el bienestar, reputación, prosperidad, riqueza, conocimiento sean protegidos por Ella que sostiene el Disco del Tiempo Giratorio.

40

# gotramindrāņi me rakṣet paśūnme rakṣa caṇḍike putrān rakṣen mahālakṣmīr bhāryām rakṣatu bhairavī

Que la Energía de el Gobernador del Puro proteja mi linaje, y que Ella quien Desgarra el Pensamiento proteja mis animales, que la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza proteja a mis hijos, y la Formidable Diosa proteja a mi pareja.

41

# panthānam supathā rakṣen mārgam kṣemakarī tathā rājadvāre mahālakṣmīrvijayā sarvataḥ sthitā

Que la Diosa de los Caminos Excelentes proteja mi camino, y la Dadora de Salvación mi caminar, que la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza me proteja a la puerta del Palacio Real donde la Victoria siempre habita.

42

### rakṣāhīnam tu yatsthānam varjitam kavacena tu

### tatsarvam rakşa me devi jayantī pāpanāśinī

Oh Diosa, protege todos esos sitios no mencionados en esta Armadura, Oh tú quien conquistas y destruyes todo pecado.

43

# padamekam na gacchettu yadīcchecchubham ātmanaḥ kavacenā vṛto nityam yatra yatraiva gacchati

Para el bienestar de su propia alma, una persona no debería de dar un paso sin esta Armadura. Pero si él o ella siempre proceden con la Armadura, dondequiera que esa persona vaya,

44

# tatra tatrārtha lābhaśca vijayaḥ sārva kāmikaḥ yaṃ yaṃ cintayate kāmaṃ taṃ taṃ prāpnoti niścitam

### paramaiśvaryamatulam prāpsyate bhūtale pumān

allí los objetivos son conseguidos, conquistando todos los deseos. Cualquier deseo que uno contempla, él o ella los obtiene sin lugar a dudas. Un humano se vuelve equivalente a la Soberana Suprema de todo.

45

# nirbhayo jāyate martyaḥ saṅgrāmeṣvaparājitaḥ trailokye tu bhavetpūjyaḥ kavacenāvṛtaḥ pumān

Sin miedo, un mortal conquista y es inconquistable en cualquier encuentro. El humano que procede con esta Armadura se vuelve digno de adoración en los tres mundos.

46

# idam tu devyāḥ kavacam devānāmapi durlabham yaḥ paṭhet prayato nityam trisandhyam śraddhayānvitaḥ

Esta es la Armadura de la Diosa, la cual es difícil incluso para los Dioses. Quienquiera que constantemente la recite en los tres tiempos de adoración, con fe y con autocontrol,

47

# daivīkalā bhavettasya trailokyesvaparājitaḥ jīved varsaśatam sāgram apamrtyu vivarjitah

asumirá el brillo de la Diosa y se volverá inconquistable en los tres mundos. Su vida durará por cien años, y la muerte será de causas naturales.

48

naśyanti vyādhayaḥ sarve lūtāvisphoṭakādayaḥ sthāvaram jaṅgamam caiva krtrimam caiva yadvisam

Todas las enfermedades serán destruidas, incluso aquellas originadas de cortes infecciosos o erupciones, todos tipos de veneno serán inefectivos.

49

### abhicārāņi sarvāņi mantrayantrāņi bhūtale

### bhūcarāḥ khecarāś caiva jalajāśco padeśikāḥ

Todos los encantamientos, mantras, amuletos en existencia, o aquellos que se mueven en la tierra, o aquellos que se mueven en el aire, o aquellos nacidos en el agua, o aquellos que son aconsejados por otros,

50

### sahajā kulajā mālā dākinī śākinī tathā

### antarikşa carā ghorā dākinyaśca mahābalāh

o aquellos que nacen de sí mismos, o nacidos en una familia, aquellos que llevan una guirnalda, aquellos que comen carne, aquellos que comen verduras, o esos seres terribles de gran fuerza que se mueven en la atmósfera,

**51** 

## graha bhūta piśācāśca yakṣa gandharva rākṣasāḥ

### brahma rāksasa vetālāh kūsmāndā bhairavādayah

o los espíritus de los planetas, o las ninfas celestiales, o las damiselas celestiales, demonios, aquellos que están orgullosos de aprender, goblins, demonios que causan enfermedades, aquellos que son terroríficos,

52

### naśyanti darśanāttasya kavace hṛdi saṃsthite

### mānonnatir bhaved rājñas tejo vrddhi karam param

todos perecen a la vista de aquel en cuyo corazón reside esta Armadura. El respeto de sus superiores se incrementará, y el aura de Luz tendrá un crecimiento excelente.

53

### yaśasā vardhate so-pi kīrtimaņditabhūtale

### japet saptaśatīm caṇḍīm kṛtvā tu kavacam purā

El bienestar crecerá, y la fama de esa persona se esparcirá a través del mundo. Primero uno debería de realizar esta Armadura, y entonces recitar los 700 versos del Candi Pathah.

54

yāvad bhūmaṇḍalaṃ dhatte saśaila vana kānanam tāvat tisthati medinyām santatih putra pautrikī

Mientras las colinas y bosques de árboles estén en esta tierra, los hijos y nietos de descendientes de ese individuo permanecerán.

55

# dehānte paramam sthānam yat surairapi durlabham prāpnoti puruṣo nityam mahāmāyā prasādataḥ

Y al final del cuerpo terrenal, con las bendiciones de la Gran Medida, ese individuo obtendrá la Estación Suprema la cual es difícil incluso para los Dioses de obtener.

### **56**

## labhate paramam rūpam śivena saha modate

Esa persona obtendrá la última forma de bondad y disfrutará de la Dicha Perfecta.

0m

# athārgalā stotram La Adoración que Abre el Cerrojo

# om asyaśrī argaļā stotra mantrasya viṣṇur ṛṣiḥ anuṣṭup chandaḥ śrī mahālakṣīr devatā śrī jagadandā prītyarthe saptaśatī pathāmga tvena jape viniyogah

Om presentando los respetados mantras de la Adoración que Abre el Cerrojo, la Consciencia que Todo lo Penetra es el Vidente, Anushtup (32 sílabas al verso) es la métrica. La Respetada Gran Diosa de la Verdadera Riqueza es la deidad, para la satisfacción de la Respetada Madre del Universo este apéndice de los setecientos versos es aplicado en recitación.

### om namaścandikāyai

Om nos inclinamos ante la Diosa que Desgarra el Pensamiento.

### mārkandeya uvāca

Markadeya dijo:

# 1 om jayantī maṅgalā kālī bhadrakālī kapālinī durgā śivā kṣamā dhātrī svāhā svadhā namo-stute

Om Ella quien Todo lo Conquista, Toda Auspiciosa, la Eliminadora de Oscuridad, la Excelente Más Allá del Tiempo, la Sostenedora de las Calaveras del Pensamiento Impuro, la Aliviadora de Dificultades, Perdón Amoroso, Sostenedora del Universo, oblaciones de Yo Soy Uno con Dios, oblaciones de adoración ancestral, ante ti, nos inclinamos.

## 2

# jayatvam devi cāmuņḍe jaya bhūtārtihāriņi jaya sarvagate devi kāļarātri namo-stute

¡Conquista, Oh Diosa, Oh Asesina de Pasión y Enfado! ¡Conquista, Aliviadora de los problemas de Toda la Existencia! ¡Conquista, Oh Diosa, Quien Todo lo Penetra! La Noche Oscura del Egoísmo, nos inclinamos anti ti.

# 3 madhu kaiṭhabha vidrāvi vidhātr varade namaḥ rūpaṃ dehi jayaṃ dehi yaśo dehi dviṣo jahi

Ante ti que venciste a Demasiado y Demasiado Poco, Dadora de bendiciones a la Capacidad Creativa, nos inclinamos. Danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

# 4 mahiṣāsura nirnāśi bhaktānāṃ sukhade namaḥ rūpaṃ dehi jayaṃ dehi yaśo dehi dviṣo jahi

Ante ti que causaste la destrucción del Gran Ego, Dadora de felicidad a tus devotos, nos inclinamos. Danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

5

# rakta bīja vadhe devi caṇḍamuṇḍa vināśini rūpaṃ dehi jayaṃ dehi yaśo dehi dviṣo jahi

Ante ti que mataste a Semilla del Deseo, Oh Diosa, Destructora de Pasión y Enfado. Danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

6

# śumbhasyaiva niśumbhasya dhūmrākṣasya ca mardini rūpaṃ dehi jayaṃ dehi yaśo dehi dviṣo jahi

Asesina de Arrogancia, Autodesprecio, y Ojos Pecadores, danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

7

# vanditāṅghiyuge devi sarva saubhāgya dāyini rūpam dehi jayam dehi yaśo dehi dviso jahi

Todos reverencian tus pies de loto, Oh Diosa, Dadora de todo lo que es hermoso. Danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

8

# acintya rūpa carite sarva śatṛu vināśini. rūpaṃ dehi jayaṃ dehi yaśo dehi dviṣo jahi

Tú de forma y actividad impensable, Destructora de toda oposición, danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

9

# natebhyaḥ sarvadā bhaktya caṇḍike duritāpahe rūpam dehi jayam dehi yaśo dehi dviso jahi

Para aquellos quienes se inclinan ante ti con devoción, tú eliminas toda angustia. Danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

**10** 

# stuvadbhyo bhaktipūrvam tvām caṇḍike vyādhināśini rūpam dehi jayam dehi yaśo dehi dviṣo jahi

Para aquellos que te alaban con plena devoción, Oh tú que Desgarras el Pensamiento, tú destruyes toda enfermedad, danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

11

# caṇḍike satataṃ ye tvāmarcayantīha bhaktitaḥ rūpaṃ dehi jayaṃ dehi yaśo dehi dviṣo jahi

Oh Diosa quien Desgarras el Pensamiento, para aquellos que constantemente te adoran con devoción, danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

12

# dehi saubhāgyamārogyam dehi me paramam sukham rūpam dhehi jayam dehi vaśo dehi dviso jahi

Da belleza, libertad sobre la enfermedad, dame la Felicidad Suprema. Danos tu forma, danos

victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

#### 13

# vidhehi dvişatām nāśam vidhehi balamuccakaiḥ rūpam dehi jayam dehi yaśo dehi dvişo jahi

Garantiza la destrucción de todo lo que es perturbador, garantiza el incremento en fuerza. Danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

#### 14

# vidhehi devi kalyāṇaṃ vidhehi paramāṃ śriyaṃ rūpaṃ dehi jayaṃ dehi yaśo dehi dviṣo jahi

Oh Diosa, otorga bienestar, otorga Prosperidad Suprema. Danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

### 15

# surāsura śiroratna nighṛṣṭa caraṇe-mbike rūpaṃ dehi jayaṃ dehi yaśo dehi dviṣo jahi

Oh Madre del Universo, cuyos pies son masajeados por las Joyas Supremas de los Dioses y enemigos igualmente, danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

### 16

# vidhyāvantam yaśasvantam lakṣmīvantam janam kuru rūpam dehi jayam dehi yaśo dehi dviṣo jahi

Haz que esta persona sea dotada con conocimiento, dotada con bienestar, dotada con Verdadera Riqueza. Danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

#### **17**

# pracaṇḍadaitya darpaghne caṇḍike praṇatāya me rūpaṃ dehi jayaṃ dehi yaśo dehi dviṣo jahi

Tú quien destruyes el gran egoísmo del pensamiento, tú quien Desgarras el Pensamiento, a nosotros que nos inclinamos ante ti, danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

### 18

# caturbhuje caturvaktra saṃstute parameśvari rūpaṃ dehi jayaṃ dehi yaśo dehi dviṣo jahi

La Capacidad Creativa de cuatro caras, Brahma, canta las alabanzas de la Energía de la Soberana Suprema de cuatro brazos. Danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

### 19

# kṛṣṇena saṃstute devi śaśvadbhaktyā sadāmbike rūpaṃ dehi jayaṃ dehi yaśo dehi dviṣo jahi

Oh Diosa, Oh Madre del Universo, tu alabanza es siempre cantada por el Hacedor de Todo. Danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

#### 20

# himācala sutānātha saṃstute parameśvari rūpaṃ dehi jayaṃ dehi yaśo dehi dviṣo jahi

El Señor de la Hija de los Himalayas (Shiva) canta las alabanzas de la Energía de la Soberana

Suprema. Danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

### **21**

# indrāṇīpati sadbhāva pūjite parameśvari rūpam dehi jayam dehi yaśo dehi dviṣo jahi

El marido de la Energía del Gobernador del Puro (Indra) adora la Energía de la Soberana Suprema con un sentimiento puro. Danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

### 22

# devi pracaṇḍa dordaṇḍa daitya darpa vināśini rūpaṃ dehi jayaṃ dehi yaśo dehi dviṣo jahi

Oh Diosa, con tu gran Bastón de Disciplina destruyes el egoísmo del pensamiento. Danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

#### 23

# devi bhakta janoddāmadattānandodaye-mbike rūpam dehi jayam dehi yaśo dehi dviso jahi

Oh Diosa, Madre del Universo, a la gente quienes están dedicados a ti, tú das paz y deleite inexpresable. Danos tu forma, danos victoria, danos bienestar, elimina toda hostilidad.

#### 24

# patnīm manoramām dehi manovṛttānusāriṇīm tārinīm durga samsāra sāgarasya kulodbhavām

Dame una pareja en armonía con mi mente, quien sigue los cambios de mi mente, y quien puede liderar una familia de noble nacimiento a través de las dificultades del océano de objetos y sus relaciones.

### **25**

# idam stotram paṭhitvā tu mahāstotram paṭhen naraḥ sa tu saptaśatīsamkhyā varamāpnoti sampadām

Después de recitar este himno de alabanza uno debería recitar el gran himno de alabanza del cual su número es setecientos versos, y él o ella obtendrán la Perfección Suprema.

0m

atha kīlakam La Alabanza Que Elimina el Clavo

# om asya śrī kīlaka mantrasya śiva ṛṣiḥ anuṣṭup chandaḥ srī mahāsarasvatī devatā srī jagadambā prītyarthaṃ saptaśatī pāṭhāṅga tvena jape viniyogaḥ om.

Om presentando los respetados mantras de la Alabanza que Elimina el Clavo, la Consciencia de Bondad Infinita es el Vidente, Anushtup (32 sílabas al verso) es la métrica. La Respetada Gran Diosa del conocimiento omnipresente es la deidad, para la satisfacción de la Respetada Madre del Universo este apéndice a los setecientos versos es aplicado en la recitación.

### om namaścandikāyai

Nos inclinamos ante la Diosa que Desgarra el Pensamiento.

### mārkaņģeya uvāca

Markandeya dijo:

#### 1

# om viśuddha jñāna dehāya trivedī divya cakṣuṣe śreyaḥprāpti nimittāya namaḥ somārddha dhāriṇe

Om Conocimiento Puro es su cuerpo, y los tres Vedas son la visión en sus divinos ojos. Él es la causa del logro definitivo. Nos inclinamos ante Él quien luce la media luna de la Dicha de la Devoción.

### 2

# sarva metad vijānīyān mantrāṇām abhi kīlakam so-pi kṣemamavāpnoti satataṃ jāpyatatparaḥ

Una debería entender los mantras que eliminan el clavo. Quienquiera que constantemente recite estos mantras obtiene paz y seguridad.

### 3

# siddhyant yuccāṭanādīni vastūni sakalānyapi etena stuvatāṃ devī stotra matrena siddhyati

Aquellos que adoren a través de estos medios, Oh Diosa, a través de los mantras de este himno, obtienen la perfección de la indiferencia para cada uno y todos los objetos en la existencia.

### 4

# na mantro nauṣadhaṃ tatra na kiñcidapi vidhyate vinā jāpyena siddhyetta sarvam uccāṭanādikam

No hay mantra, ni medicina, ni nada más conocido, por lo cual la indiferencia hacia todo puede ser obtenida sin la repetida aplicación.

### 5

# samagrāṇyapi siddhyanti loka śaṇkamimāṃ haraḥ krtvā nimantra yāmāsa sarvamevamidam śubham

La Gran Aliviadora perfecciona cada duda en el mundo y lo llena todo con Dicha para aquellos que recitan estos mantras.

6

# stotram vai caṇḍikāyāstu tacca guptam cakāra saḥ samāptirna ca puṇyasya tām yathā vanni yantraṇām

Él hizo la alabanza de Aquella que Desgarra el Pensamiento, y la hizo secreta. No hay un final a sus méritos, de esta manera Él obtuvo la contención.

7

# sopi-kṣema mavāpnoti sarvamevam na saṃśayaḥ kṛṣṇāyāṃ vā caturdaśyām aṣṭamyāṃ vā samāhitaḥ

Quienquiera que con plena concentración en la mente medite sobre todo esto en los días catorceavo y octavo de la oscura quincena lunar sin lugar a dudas obtendrá Dicha.

8

# dadāti prati gṛḥṇāti nānyathaiṣā prasīdati itthaṃ rūpeṇa kīlena mahādevena kīlitam

Así como uno da, así uno recibe, y de ninguna otra manera Ella es complacida. Y esta es la forma del clavo por la cual ha sido unida por el Gran Dios.

9

# yo nişkīlām vidhāyainām nityam japati samsphuṭam sa siddhaḥ sa gaṇaḥ so-pi gandharvo jāyate naraḥ

La persona que constantemente recite, claramente elimina el clavo y se vuelve aquel que ha obtenido. Esa persona se une a la corte de la Diosa y llega a ser un cantante celestial.

10

# na caivāp yaṭatasya bhayam kvāpiha jāyate nāpa mṛtyu vaśam yāti mṛto mokṣama vāpnuyāt

Donde sea que esa persona vaya, estará libre del miedo. Esa persona no estará sujeta a una muerte prematura, y una vez deje su cuerpo, ese individuo obtendrá la Liberación.

#### 11

# jñātvā prārabhya kurvīta na kurvāņo vinaśyati tato jñātvaiva sampannam idam prārabhyate budhaiḥ

Habiendo entendido, uno debería empezar y practicar, si no la practica, morirá. Y de nuevo habiendo entendido aparece la plenitud. Esto es emprendido por aquellos que conocen.

12

# saubhāgyādi ca yat kiñcid dṛśyate lalanājane tat sarvaṃ tat prasādena tena japyamidaṃ śubhaṃ

Todo lo que es hermoso o cualquier otra auspiciosa cualidad que es vista en las mujeres es en realidad bendiciones divinas, y por eso esta bondad debería de ser recitada.

13

# śanaistu japyamāne-smin stotre sampatti ruccakaiḥ bhavat yeva samagrāpi tataḥ prārabhyam eva tat

Gran riqueza es obtenida por aquellos que recitan en un tono moderado. Y para aquellos de tono alto, es completamente satisfecho. Por eso esta recitación debe ser emprendida.

14

# aiśvaryam yat prasādena saubhāgyārogya sampadah

### śatruhānih paro moksah stūyate sāna kim janaih

Cuando la bendición de la Soberana Suprema es bienestar, salud, plenitud, la destrucción de toda enfermedad y la liberación última, ¿por qué la gente no cantará sus alabanzas?

0m

Hay una significativa tradición mística asociada con el Kilaka Stotram que la Madre revelará en cierto estado en el desarrollo del aspirante. Incluye la eliminación del clavo a través de la cual todos estos mantras del Saptashati han sido unidos, y la eliminación de las maldiciones que abren la puerta al secreto. Éstas son parte del cuerpo de una doctrina del Tantra que es generalmente entendida como "mágica", y de hecho realmente lo es, pero tal vez no en el sentido ordinario como el público entiende.

Como consecuencia, la construcción gramatical de estos versos es oscura, y estos han sido traducidos a través de un gran número de fuentes consultadas. Esta traducción intenta estar tan cerca como es posible del espíritu y el tema, pero el significado se volverá más claro después de la iniciación en el Utkilana y Shapoddhara mantras.

Esto lo debemos de terminar por nosotros mismos después de haber tenido la experiencia, y es recomendado que nuestros más respetados Gurús nos muestren el camino hacia su obtención. Desafortunadamente ninguna otra explicación intelectual será de algún valor.

atha vedoktam rātri sūktam La Alabanza a la Noche de la Dualidad

om rātrīti sūktasya kuśika ṛṣiḥ rātrirdevatā gāyatrī chandah devīmāhātmya pāthādau jape viniyogah

Om. Presentando la meditación de los Dioses para la Diosa de la Noche, Kusikah es el Vidente, Gayatri (verso de 24 sílabas) es la métrica, la Diosa de la Noche es la deidad, este complemento para la presentación de la Gloria de la Diosa se aplica en la recitación.

### 1

# om rātrī vyakhya dāyati purutrā devyakṣabhiḥ viśvā adhi śriyo-dhita

Om. La Noche De La Dualidad concede individualidad en muchas formas y tiempos perceptibles por el divino poder del sentido.

### 2

# orbaprā amarttyā nivato devyudvataḥ jyotiṣā vādhate tamaḥ

Omnipresente, inmortal, la Diosa de los lugares más elevados y bajos; La oscuridad es repelida por la luz.

#### 3

# niru svasāramskṛtoṣasaṃ devyāyatī apedu hāsate tamah

Ella dio definición a Su hermana, la Luz de la Alborada, la Diosa que Llega. Y la Oscuridad se alejó.

#### 4

# sā no adya yasyā vayam ni te yāmannavikṣmahi vṛkṣe na vasatim vayah

Ahora ella es nuestra. Podemos ver la necesidad del ejercicio de Sus movimientos imperturbables sobre la tierra así como un pájaro ve desde su morada en el árbol (permaneciendo solamente como el testigo).

#### 5

# ni grāmāso avikṣata ni padvanto ni pakṣiṇaḥ ni śyenāsaścidarthinah

Para toda la hueste de hombres, para los animales que andan a pie, o pájaros que vuelan en el aire, Ella es el objeto de la búsqueda desesperada.

#### 6

# yāvayā vṛkyaṃ vṛkaṃ yavaya stena mūrmye athā nah sutarā bhava

Aleja a los leones de la confusión, disipa los lobos del egoísmo, los ladrones: hambre, sed, avaricia, ilusión, el dolor y la muerte. Así seas para nosotros el excelente pasaje a la Sabiduría.

#### 7

### upa mā pepiśattamaḥ kṛṣṇaṃ vyaktamasthita usa rneva yātaya

La Oscuridad de la Ignorancia toda penetrante está cerca de mí, existiendo como formas individuales en la oscuridad. Luz de la Alborada, remueve esta ignorancia.

| upa te gā ivā | karam vi   | ŗņīṣva d | uhitardi | vaḥ |
|---------------|------------|----------|----------|-----|
| rātri stomaņ  | n na jigyt | ışe      |          |     |

Hija de los cielos, Tu has sido agradada junto a una vaca privilegiada. Noche de la Dualidad, pueda este Himno ser victorioso.

oṃ

# atha taṃtroktaṃ rātri sūktam La Alabanza Tantrica a la Noche de la Dualidad

1

# om viśveśvarīm jagadhātrīm sthiti samhārakārinīm nidrām bhagavatīm viṣṇoratulām tejasaḥ prabhuḥ

**om.** La Persona Venerada de la Luz Brillante alabó a la Gobernante del Universo, la Creadora del Mundo Perceptible, Causa de la evolución y la degeneración, Diosa del Sueño, la inigualable Energía de la Conciencia.

### brahmovaca

La Capacidad Creadora dijo:

2

# tvam svāhā tvam svadhā tvam hi vaṣaṭkāraḥsvarātmikā sudhā tvamakṣare nitye tridhā mātrātmikā sthitā

Tu eres las oblaciones de Yo Soy Uno con Dios, Tu eres las oblaciones de Unión con los Ancestros, Tu eres las oblaciones de Pureza, y la Conciencia de todo sonido. Tu eres la eterna esencia de todas las letras, y la Conciencia de las tres vocales

### 3

# ardhamātrā sthitā nityā yānuccāryā viśeṣataḥ tvameva sandhyā sāvitrī tvaṃ devī jananī parā

Tu eres la eterna semi-vocal y su modo especial de pronunciación. Tu eres el Tiempo de Alabanza, Tu eres la Portadora de la Luz, Tu eres la Diosa más allá de todos los seres nacidos.

### 4

# tvayai tadhāryate viśvam tvayai tat sṛjyate jagat tvayaitat pālyate devi tvamatsyante ca sarvadā

El universo es sostenido por Ti, y el mundo perceptible es creado por Ti. Tu proteges lo que creas, Oh Diosa Divina, y Tu eres el final de todo.

### 5

# visṛṣṭau sṛṣṭi rūpā tāvam sthiti rūpā ca pālane tathā saṃhṛti rūpānte jagato-sya jaganmaye

Como la Creadora, tu eres la forma de la creación, y como la forma de los acontecimientos, Tu eres su protectora. Por lo tanto, como la forma de la disolución de la existencia perceptible, Tu eres la Todopoderosa Dimensión de la Existencia.

### 6

## mahāvidyā mahāmāyā mahāmedhā mahāsmṛtiḥ mahāmohā ca bhavatī mahādevī mahāsurī

Oh Gran Conocimiento, Gran Dimensión, Gran Intelecto, Gran Recordación; Gran Ignorancia también, y Tu Señoría, la Gran Diosa, y Gran Fuente de Energía.

### 7

# prakṛtistvaṃ ca sarvasya guṇa traya vibhāvinī kālarātrir mahārātrir moharātriśca dārunā

Tu eres la Naturaleza, y las tres cualidades que manifiestas en todo: la Noche del Tiempo, la Gran Noche, y la Noche de la Ignorancia.

#### 8

# tvam śrīs tvam īśvarī tvam hrīstvam buddhir bodhalakṣaṇā lajjā puṣṭis tathā tuṣṭis tvam śāntih kṣāntireva ca

Tu eres la Prosperidad, Tu eres la Conciencia de Todo. Tu eres la Humildad, Tu eres el Intelecto, y la Meta de todo conocimiento: modestia, ascensión, después satisfacción completa. Tu eres la Paz y el Perdón.

### 9

# khadginī śūlinī ghorā gadinī cakriņī tathā śaṅkhinī cāpinī bāṇabhuśuṇḍī parighāyudhā

Tu sostienes la espada de la Sabiduría y la lanza de la concentración, el cetro de la articulación y el disco del tiempo giratorio, y presentas una forma horrenda. Tu llevas la caracola de las vibraciones y el arco de la determinación, así como otras armas.

### 10

# saumyā saumya tarā śeṣa saumyebhyastvati sundarī parāparāṇāṃ paramā tvameva parameśvarī

Tu eres dócil y pacífica, y el encanto supremo, de incomparable belleza. Por encima y más allá, e incluso muchas veces superior, Tu eres la Conciencia Suprema.

### 11

# yacca kimcit kvacivastu sadasadvākhilātmike tasya sarvasya yā śaktih sā tvam kim stūyase tadā

Todo lo que existe en pensamiento o percepción, ya sea correcto o equivocado, la energía de todas las cosas, eres Tu. Así, ¿Qué puede ser cantado en Tu alabanza?

### **12**

# yayā tvayā jagat sraṣṭā jagatpātyatti yo jagat so-pi nidrā vaśaṃ nītaḥ kastvāṃ stotumiheśvaraḥ

Si Él, quien es la evolución, el mantenimiento y la disolución del mundo perceptible, está sujeto al sueño que Tu has causado, ¿Qué puede ser cantado en Tu alabanza?

### **13**

# viṣṇuḥ śarīra grahaṇa mahamīśāna eva ca kāritāste yato-tastvāṃ kaḥ stotuṃ śaktimān bhavet

Tu originas la Capacidad de Mantener y de la Capacidad de Disolver, y yo mismo uso cuerpos. Por lo tanto, por esta razón y por esta causa, ¿Quién tiene habilidad suficiente para cantar Tu alabanza?

### **14**

# sā tvamittham prabhāvaiḥ svairudārairdevi saṃstutā mohayaitau durādharṣā vasurau madhu kaiṭabhau

Diosa Divina, Tu y Tus divinas y abundantes manifestaciones han sido enaltecidas. Manda a la ignorancia del Egoísmo caer sobre aquellos dos pensamientos tan difíciles de entender, Mucho y Poco.

### **15**

# prabodham ca jagat svāmī nīyatā macyuto laģhu bodhaśca kriya tāmasya hantu metau mahāsurau

Despierta la Conciencia del Maestro del Mundo y despiértale del sueño. Déjale conquistar estos dos grandes pensamientos para mí y produce la Sabiduría.

oṃ

# Chandī Pāthah Swami Satyānanda Saraswatī

# atha śrī devyatharvaśīrsam

El Más Elevado Significado de la Diosa

### 1

### om sarve vai devā devīmupatasthuh kāsi tvam mahādevīti ||

Todos los Dioses se reunieron cerca de la Diosa, y con gran respeto, Le preguntaron a la Gran Diosa, "¿Quién eres Tu?

### 2

# sābravīt aham brahmasvarūpiņī | mattah prakṛti purusātmakam jagat | śūnyam cāśūnyam ca ||

Ella respondió: Yo soy la naturaleza intrínseca de la Conciencia. De Mí ambos, Naturaleza y Conciencia, han tomado nacimiento, este mundo de existencia verdadera y falsa apariencia.

# 3

## ahamānandānānandau | aham vijnānāvijnāne | aham brahmābrahmanī veditavye | aham pañcabhūtānya pañcabhūtāni |

### ahamakhilam jagat ||

Yo soy la forma de la bienaventuranza y la desventura. Yo soy la forma de la Unidad de la Sabiduría y también de la falta de sabiduría. Soy la capacidad de entendimiento de lo que es Brahma, la Conciencia Suprema, y de lo que no es Brahma. Yo soy los grandes elementos de la existencia a medida en que se unen en formas y también en sus aspectos individuales no unidos. Yo soy esta total percepción del Universo.

#### 4

## vedo-hamavedo-ham | vidyāham avidyāham. ajāhamanajāham | adhaścordhvam ca tiryakcāham ||

Yo soy la Sabiduría de la armonía eterna, y yo soy la falta de sabiduría; Yo soy el Conocimiento y Yo soy la Ignorancia; Yo soy la no nacida y también Yo tomo nacimiento; Estoy arriba y abajo, y también más allá.

5 om aham rudrebhir vasubhiś carāmi | ahamādityairuta viśva devaiḥ | aham mitrā varuṇāvubhau bibharmi | aham indrāgnī aham aśvināvubhau ||

Yo viajo con los Aliviadores del Sufrimiento, con los Descubridores de Riquezas, con los Hijos de la Iluminación, así como también con todos los Dioses. Yo sostengo la Amistad y la Serenidad, el Gobierno del Puro, la Luz de la Meditación y el Divino Deseo de Unión.

6 aham somam tvastāram pūsaņam bhagam dadhāmi | aham visnumurukramam brahmānamuta prajāpatim dadhāmi ||

Yo ejecuto las funciones de Gran Devoción, Inteligencia Creadora, Buscadores de la Verdad y la Riqueza de la Realización. Yo ejecuto las funciones de la Conciencia Todo-Penetrante, la Capacidad Creadora y el Señor de los Seres.

7
ahaṃ dadhāmi draviṇaṃ haviṣmate suprāvye yajamānāya
sunvate | ahaṃ rāṣṭrī saṅgamanī vasūnāṃ cikituṣī prathamā
yajñiyānām | ahaṃ suve pitaramasya mūrdhanmama
yonirapsvantaḥ samudre ya evam veda | sa devīṃ sampadamāpnoti ||

Yo concedo riqueza a los que hacen la ofrenda de devoción con atención. Yo soy la Reina, la mente unida de los Guardianes del Tesoro, la Conciencia Suprema de aquel sacrificio ofrecido. Yo doy nacimiento al Padre Supremo de todo esto; Mi energía creadora está en las aguas del océano interior. Para aquel que sabe esto, la opulencia de la Diosa aumenta.

8 te devā abruvan-namo devyai mahādevyai śivāyai satataṃ namaḥ | namaḥ prakṛtyai bhadrāyai niyatāḥ praṇatāḥ sma tām ||

Entonces los Dioses respondieron: Nosotros reverenciamos a la Diosa, la Gran Diosa, la Energía de la Bondad Infinita, todo el tiempo reverenciamos. Reverenciamos a la Naturaleza, la Persona Excelente, con disciplina reverenciamos.

9 tāmagnivarņām tapasā jvalantīm vairocanīm karmaphalesu justām | durgām devīm śaraṇam prapadyāmahe-surānnāśayitryai te namaḥ ||

Nos refugiamos en Aquella que es la naturaleza del Fuego, que ilumina la Luz de la Sabiduría en la Meditación, la Aliviadora de Todas las Dificultades. La Destructora de todos los Pensamientos, nosotros Te reverenciamos.

# 10 devīm vācamajanayanta devāstām viśvarūpāḥ paśavo vadanti | sā no mandreṣamūrjam duhānā dhenurvāgasmānupa suṣṭutaitu ||

Los Dioses han ofrecido públicamente muchas vibraciones afectuosas para la Diosa. Todos los seres vivientes La llaman la forma del universo. Pues ella Ella es como la vaca que concede todos los deseos, Dadora de Bienaventuranza y Energía, la forma de todo sonido, pueda esta Diosa Suprema, estando satisfecha con nuestros himnos, presentarse ante nosotros.

11 kālarātrīm brahmastutām vaisņavīm skandamātaram |

### sarasvatīm aditim dakṣaduhitaram namāmaḥ pāvanām śivām ||

Nosotros reverenciamos al Tiempo de la Oscuridad, a Aquella que es alabada por la Capacidad Creadora, la Energía de la Conciencia Universal, la Madre de la Divinidad, al Espíritu del Conocimiento Todo Penetrante, la Madre de la Iluminación, Hija de la Habilidad, Energía de la Bondad.

### **12**

# mahālakṣmyai ca vidmahe sarvaśaktyai ca dhīmahi | tanno devī pracodayāt ||

Nosotros conocemos a la Diosa Mahālakṣmi y meditamos sobre Aquella quien personifica toda energía. Pueda esta Diosa concedernos sabiduría.

#### 13

# aditirhyajaniṣṭa dakṣa yā duhitā tava | tām devā anvajāyanta bhadrā amṛtabandhavaḥ ||

Ahora Habilidad, Su Hija, la Madre de la Iluminación, ha tomado nacimiento, y también los excelentes Dioses de la Bienaventuranza Eterna.

#### 14

kāmo yoniḥ kamalā vajrapāṇir guhā hasā mātariśvābhramindraḥ | punarguhā sakalā māyayā ca purūcyaiṣā viśvamātādi vidyom ||

Deseo (ka), Las entrañas de la creación (e), El loto Laksmi (i), Aquella con el rayo en la mano (la), la cueva (hrīṃ), las letras (ha) (sa), el emancipado Señor del Viento (ka), la atmósfera (ha), el Gobierno del Puro (la), de nuevo la cueva (hrīṃ), las letras (sa) (ka) (la), Māyā (hrīṃ), esta es la base del conocimiento de la Divina Madre.

#### Nota:

### Cuerpo Causal

ka: Sabiduría, Objetivo Supremo, Disolución, Tamo Guna

e: Deseo, Creación, Rajo Guṇa

i: Acción, Preservación, Sattva Guṇa

la: Manifestación

**hrīm:** Māyā, el Uno mirando el Uno

### Cuerpo Sutil

ha: El Yo Divino, Īśvara, Purusa

sa: Eso, Prakṛti ka: Cielo, Svaḥ

**ha:** Atmósfera, Bhuvaḥ

la: Tierra, Bhūr

**hrīm:** Māyā, el Uno mirando a los muchos y los muchos mirando al Uno.

### Cuerpo Burdo

sa: Todo

ka: Deseos, Objetivos

la: Manifestaciones Individuales

hrīm: Māyā, los muchos mirando a los muchos

Esto es como un código de palabras. Cada palabra se reduce a su forma abreviada como un Bīja Mantra o Mantra Semilla, y la unión de todos los Bījas, las semillas, forman el Śrī Vidyā, el Conocimiento de la Prosperidad Suprema: cómo Dios se ve a sí mismo; como Dios ve el mundo y el mundo ve a Dios; y como el mundo ve el mundo; las tres formas de Māyā; Māyā como ilusión, Māyā como la esencia universal de la naturaleza, Māyā como la Conciencia Una en armonía con su propio ser.

En el Nityāśodhaśikārṇava se ofrece otra interpretación: Śiva y Śakti de forma indiferenciada, la potencialidad de Brahmā, Viṣṇu y Śiva (la Capacidad de la Conciencia de Creación, Mantenimiento y Disolución); la forma de Sarasvatī, Lakṣmi y Gaurī (Rajo, Sattva y Tamo Guṇas: el conocimiento, la acción y el deseo); la capacidad de disciplina espiritual impura, mixta y pura; unidad de existencia, de Śiva-Śakti; la naturaleza intrínseca de Brahma (Conciencia Suprema); otorgador de la Sabiduría Suprema más allá del pensamiento o forma; manifestando todos los principios; la gran belleza triple.

Este es el Bhāvarthā o sentido del mantra, el significado es conforme a la intensidad de la la intuición de acuerdo con el desarrollo de la disciplina del aspirante. Este mantra es definido de seis modos diferentes: según la intensidad de la intuición, el significado hablado, el significado de acuerdo con la escuela filosófica, según el orden monástico, el significado secreto, y el significado según los principios. La definición que hemos presentado pretende ser una cuidadosa interpretación del significado secreto, y está también de acuerdo con los principios de los Tantra Tattvas.

### **15**

# eṣā-tmaśaktiḥ | eṣā viśvamohinī | pāśāṅkuśa dhanur bāṇadharā | eṣā śrīmahāvidyā | ya evaṃ veda sa śokaṃ tarati ||

Esta es la Energía del Alma Universal; esta es la ilusión del mundo; Esta es Aquella quien posee en Sus cuatro brazos la red, la espada curvada, el arco y la flecha; este es el Gran Śrī Vidyā: El Gran Conocimiento de la Prosperidad Suprema; quien entiende esto nunca sufrirá de nuevo.

# 16 namaste astu bhagavati mātarasmān pāhi sarvataḥ ||

¡Oh Bhagavati, emperatriz del Universo, te reverenciamos! Madre, protéjenos en cada camino.

#### 17

saiṣāṣṭau vasavaḥ | saiṣaikādaśa rudrāḥ | saiṣā dvādaśādityāḥ | saiṣā viśvedevāḥ somapā asomapāśca | saiṣā yātudhānā asurā rakṣāṃsi piśācā yakṣāḥ siddhāḥ | saiṣā sattva rajas tamāṃsi saiṣā brahma viṣṇu rudra rūpiṇī | saiṣā prajāpatīndra manavaḥ | saiṣā grahanakṣatra jyotīṃṣi | kalākāṣṭhādi kālarūpiṇī | tāmahaṃ praṇaumi nityam

pāpahāriņīm devīm bhukti mukti pradāyinīm | anantām vijayām śuddhām śaraṇyām śivadām śivām ||

(El Vidente del mantra dice:) Ella es las ocho formas de riqueza; Ella es las Once Aliviadoras de los Sufrimientos; Ella es los doce Hijos de la Iluminación; Ella es todos los Dioses que beben el

néctar de la Devoción y aquellos que no lo hacen; Ella es las más bajas preocupaciones de la mente, pensamientos, confusiones, conflictos, buenos espíritus y realización de la perfección. Ella es la Verdad y la Luz, la Actividad y el Descanso. Ella es la forma de Brahmā, Viṣṇu y Rudra. Ella es la Señora de los Seres, el Gobierno del Puro, la manifestación de la Razón. Ella es los planetas y la luz de las estrellas. Ella es la forma del tiempo y sus divisiones. Nosotros La reverenciamos.

A Ella Quien destruye la Confusión, a la Otorgadora de Placer y Liberación, quien reside en el interior, la Dadora de la Victoria, sin fallas o imperfecciones, el Refugio Genuino y Competente, la Otorgadora de la Riqueza, y la Energía de la Bondad Infinita, a esta Diosa nosotros continuamente reverenciamos.

#### 18

# viyadīkārasaṃyuktaṃ vītihotra samanvitam | ardhendulasitaṃ devyā bījaṃ sarvārtha sādhakam ||

La atmósfera (ha) más la letra (i), el Fuego Divino que es la Luz de la Meditación (ra), anusvāra (m), el bello ornamento de la Diosa, el mantra semilla que realiza todos los objetivos.

### 19

# evamekākṣaraṃ brahma yatayaḥ śuddha cetasaḥ | dhyāyanti paramānandamayā jñānāmburāśayaḥ ||

Quien medita sobre esta deidad monosilábica, su conciencia se torna pura, se vuelve lleno con la bienaventuranza suprema, y se convierte en el océano de la Sabiduría.

#### 20

# vāṅmāyā brahmasūstasmāt ṣaṣṭhaṃ vaktra samanvitam | suryo-vāmaśrotra bindu saṃyuktaṣṭāt tṛtīyakaḥ | nārāyaṇena saṃmiśro vāyuścādharayuk tataḥ | vicce navārnako-rnah syān mahadānanda dāyakah ||

Sonido (aiṃ); Maya (hrīṃ); Objetivo Supremo (klīṃ); seis letras delante de ka= ca+a= cā; el Sol (ma); las letras del oído derecho (u) + anusvāra = muṇ; de ta tres letras a continuación = da, más la semilla del mantra de Narayana (a) = da; la semilla del mantra de Vayu (ya) + ai= yai y vicce; este es el Navārna Mantra que concede a los meditadores la más elevada bienaventuranza y los une en la existencia de la Realidad Suprema.

### 21

# hṛtpuṇḍarīkamadhyasthāṃ prātaḥ sūrya sama prabhāṃ | pāśāṅkuśa dharāṃ saumyāṃ varadābhaya hastakām | trinetrāṃ raktavasanāṃ bhaktakāmadughāṃ bhaje ||

Quien reside en el loto del corazón, cuyo esplendor es como el brillo del sol naciente, quien lleva en sus manos la red y la espada curvada, de apariencia bella, y muestra los mūdras de conceder bendiciones y no-temer; que muestra tres ojos, usando una ropa roja, quien satisface los deseos de los devotos, a esta Diosa yo adoro.

### 22

# namāmi tvām mahādevīm mahābhayavināśinīm | mahādurga praśamanīm mahākāruṇya rūpiṇīm ||

Reverencia a Ti, la Gran Diosa, la Gran Destructora de todo Temor, la Gran Aliviadora de todas las Dificultades, la forma de la Gran Otorgante de la Compasión.

23

yasyāḥ svarūpaṃ brahmādayo na jānanti tasmāducyate ajñeyā | yasyā anto na labhyate tasmāducyate anantā | yasyā lakṣyaṃ nopalakṣyate tasmāducyate alakṣyā | yasyā jananaṃ nopalabhyate tasmāducyate ajā | ekaiva sarvatra vartate tasmāducyate ekā | ekaiva viśvarūpiṇī tasmāducyate naikā | ata evocyate ajñeyānantālakṣyājaikā naiketi ||

Cuya intrínseca naturaleza Brahmā y otras divinidades no pueden conocer, y por lo tanto Ella es llamada Incognoscible; cuyo fin no puede ser encontrado, y por lo tanto es llamada Infinita; cuya definición no puede definirse, y por lo tanto es llamada Indefinible; cuyo nacimiento no puede ser entendido, y por lo tanto Ella es llamada No Nacida; cuya presencia está en todas partes, y por lo tanto Ella es llamada el Uno; quien Ella sola es el principio activo en la forma del universo, y por lo tanto, es llamada los Muchos. Por lo tanto, Ella es llamada Incognoscible; Infinita; Indefinible; No nacida, Uno, Muchos.

#### 24

mantrāṇāṃ mātṛkā devī śabdānāṃ jñānarūpiṇī | jñānānāṃ cinmayātītā śūnyānāṃ śūnyasākṣiṇī | yasyāḥ parataraṃ nāsti saiṣā durgā prakīrtitā ||

Oh Diosa, Tu resides en todos los mantras en la forma de las letras, en todo el mundo en forma de sabiduría y significado. En la Sabiduría Tú resides como la Bienaventuranza de la Conciencia, y en el silencio Tú resides como el Silencio Supremo aparte del cual no existe mayor. Allí Tu eres conocida por el nombre de la Aliviadora de las Dificultades.

### 25

# tāṃ durgāṃ durgamāṃ devīṃ durācāravighātinīm | namāmi bhavabhīto-haṃ saṃsārārṇava tāriṇīm ||

Yo reverencio a la Aliviadora de las Dificultades, la Diosa Que destruye las Confusiones, que destruye toda conducta inapropiada, que nos conduce a través del mar de objetos y relaciones libres del temor.

### 26

idamatharvaśīrṣaṃ yo-dhīte sa pañcātharvaśīrṣa japa phalamāpnoti | idamatharvaśīrṣamajñātvā yo-rcāṃ sthāpayati-śatalakṣaṃ prajaptvāpi so-rcāsiddhiṃ na vindati | śatamaṣṭottaraṃ cāsya puraścaryā vidhiḥ smṛtaḥ | daśavāraṃ paṭhed yastu sadyaḥ pāpaiḥ pramucyate | mahādurgāṇi tarati mahādevyāḥ prasādataḥ ||

Quien estudia este "Más Elevado Significado" recibe el fruto de cinco recitaciones completas. Quien no entiende el Más Elevado Significado, pero instala una Deidad para adorar, él puede recitar millones de mantras, pero su adoración será sin reconocimiento. El sistema de adoración del fuego con estos mantras exige ciento ocho oblaciones. Quien recite estos mantras diez veces estará inmediatamente libre de todo pecado, y con la gracia de la Gran Diosa todas las terribles dificultades serán aliviadas.

sāyamadhīyāno divasakṛtaṃ pāpaṃ nāśayati | prātaradhīyāno rātrikṛtaṃ pāpaṃ nāśayati | sāyaṃ prātaḥ prayuñjāno apāpo bhavati |

niśīthe turīyasandhyāyām japtvā vāk siddhir bhavati | nūtanāyām pratimāyām japtvā devatāsānnidhyam bhavati | prāṇavpratiṣṭhāyām japtvā prāṇānām pratiṣṭhā bhavati | bhaumāśvinyām mahādevī sannidhau japtvā mahāmṛtyum tarati | sa mahāmṛtyum tarati ya evam veda | ityupaniṣat

Quien recita estos mantras en la noche será liberado de todo pecado cometido durante el día. Quien recita estos mantras en la mañana será liberado de todo pecado cometido durante la noche. Quien recita estos mantras de día y de noche será liberado de todo pecado. Quien recita estos mantras a medianoche (cuatro tiempos de adoración son recomendados para los meditadores del Sri Vidya) alcanzará la perfección de las vibraciones auspiciosas. Quien recita ante una imagen nueva de la Diosa alcanzará su cercanía. Si se recita en el momento del establecimiento de vida dentro de una Deidad, la vida será establecida. Si se recita ante la Diosa en la (yoga astrológica) Realización de Eterna Unión (Amrta Siddhi Yoga) entonces la Gran Muerte es evitada.

Quien entiende esto evita la Gran Muerte.

Este es el Upanishat.

# oṃ **atha navārna vidhiḥ** Y Ahora, el Sistema de Adorar con los Nueve Mantras Eruditos

### śrīganapatirjayati |

Pueda el Señor de la Sabiduría ser Victorioso.

om asya śrīnavāvarṇamantrasya brahmaviṣṇurudrā ṛṣayaḥ gāyatryuṣṇig anuṣṭubhaś chandāṃsi śrīmahākālī māhālakṣmī mahāsarasvatyo devatāḥ aiṃ bījaṃ hrīṃ śakti klīṃ kīlakaṃ śrīmahākālī māhālakṣmī mahāsarasvatī prītyarthe jape viniyogaḥ||

Presentando el Mantra Altamente Eficaz de Nueve Letras, los Señores de la Creación, la Preservación y la Destrucción son los Videntes; Gāyatr, Uṣṇik y Anuṣṭup (versos de 24, 28 y 32 sílabas) son las métricas; La Gran Removedora de la Ignorancia, La Gran Diosa de la Verdadera Riqueza y La Gran Diosa del Conocimiento Todo Penetrante son las Deidades; aiṃ es la Semilla; hrīṃ es la Energía; klīṃ es el Clavo; Para la Satisfacción de la Gran Removedora de la Ignorancia, de la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza y de la Gran Diosa del Conocimiento Todo Penetrante, este Sistema se aplica en la recitación.

### rsyādinyāsah

Establecimiento de los Videntes y demás.

# brahmavisņurudrā rsibhyo namaķ |

Yo reverencio a los Videntes, a los Señores de la Creación, la Preservación y la Destrucción (cabeza)

# gāyatryuṣṇig anuṣṭup chandābhyo namaḥ |

Yo reverencio a las Métricas gāyatri, uṣṇig, y anuṣṭup (boca)

### mahākālī māhālaksmī mahāsarasvatī devatābhyo namah

Yo reverencio a las Deidades, la Removedora de la Ignorancia, la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza y la Gran Diosa del Conocimiento Todo Penetrante (corazón)

### aim bījāya namah

Yo reverencio a la Semilla Aim (ano)

### hrīm śaktaye namah

Yo reverencio a la Energía Hrīm (pies)

### klīm kīlakāya namah

Yo reverencio al Clavo Klīm (ombligo)

### om aim hrīm klīm cāmuņdāyai vicce

### karanyāsah

Establecimiento en las manos.

### om aim angusthābhyām namah |

Om, yo reverencio a aim en el dedo pulgar

### om hrīm tarjanībhyām namah |

Om, yo reverencio a hrīm en el dedo índice

### om klīm madhyamābhyām namah |

Om, yo reverencio a klim en el dedo medio

### om cāmundāyai anāmikābhyām namah |

Om, yo reverencio a cāmundāyai en el dedo anular

### om vicce kanisthikābhyām namah |

Om, yo reverencio a vicce en el dedo meñique

### om aim hrīm klīm cāmundāyai vicce karatalakaraprsthābhyām astrāya phat |

(Haga rodar mano sobre mano hacia delante y atrás y bata las palmas) om aim hrīm klīm cāmundāyai vicce, con el arma de la Virtud

### om aim hrīm klīm cāmuņdāyai vicce

### hṛdayādinyāsaḥ

Establecimiento en el corazón y demás.

### om aim hrdayāya namah |

Om, yo reverencio a aim en el corazón

### om hrīm śirase svāha |

Om, yo reverencio a hrīm en lo alto de la cabeza, ¡yo soy Uno con Dios!

### om klīm śikhāyai vasat |

Om, yo reverencio a klīm en la parte de atrás de la cabeza, ¡Purifica!

### om cāmundāvai kavacāva hum |

Om, yo reverencio a cāmuṇḍā cruzando ambos brazos, ¡Corta el Ego!

### om vicce netratrayāya vausat |

Om, yo reverencio a vicce en los tres ojos, ¡Pureza Suprema!

### om aim hrīm klīm cāmundāyai vicce karatalakaraprsthābhyām astrāya phat |

(Haga rodar mano sobre mano hacia delante y atrás y bata las palmas) om aim hrīm klīm cāmundāyai vicce, con el arma de la Virtud

### om aim hrīm klīm cāmundāyai vicce

### aksaranyāsah

Establecimiento de las letras.

### om aim namah |

Om, yo reverencio a aim (en lo alto de la cabeza)

### om hrīm namah |

Om, yo reverencio a hrīm (ojo derecho)

### om klīm namah |

Om, yo reverencio a klīm (ojo izquierdo)

### om cām namah |

Om, yo reverencio a cām (oído derecho)

### om mum namah |

Om, yo reverencio a mum (oído izquierdo)

# om dām namah |

Om, yo reverencio a dām (fosa nasal derecha)

### om yaim namah |

Om, yo reverencio a yaim (fosa nasal izquierda)

### om vim namah |

Om, yo reverencio a vim (boca)

### om ccem namah |

Om, yo reverencio a ccem (ano)

### om aim hrīm klīm cāmundāyai vicce

### dinnyāsah

Establecimiento de las direcciones.

### om aim udīcvai namah |

Om, yo reverencio a aim en el Norte (Norte)

### om hrīm prācyai namah

Om, yo reverencio a hrīm en el Este (Este)

### om klīm daksināvai namah |

Om, vo reverencio a klīm en el Sur (Sur)

### om cāmuņdāyai prāticyai namah |

Om, yo reverencio a cāmundā en el Oeste (Oeste)

### om vicce vāyavyai namah |

Om, yo reverencio a vicce en el Noroeste (Noroeste)

### om aim aiśānyai namah |

Om, yo reverencio a aim en el Nordeste (Nordeste)

om hrīm āgneyyai namah |

Om, yo reverencio a hrīm en el Sudeste (Sudeste)

om klīm nairtyai namah |

Om, yo reverencio a klīm en el Suroeste (Suroeste)

om cāmundāyai ūrdhvāyai namah |

Om, yo reverencio a cāmuṇḍā mirando hacia arriba (Arriba)

om vicce bhūmyai namah |

Om, yo reverencio a vicce mirando hacia abajo (Abajo)

om aim hrīm klīm cāmuṇḍāyai vicce (en las diez direcciones)

### dhyānam

Meditación

khadgam cakra gadeşu cāpa parighāñ chūlam bhuśuṇḍīm śiraḥ śaṅkham sandadhatīm karai strinayanām sarvāṅga bhūṣāvṛtām nīlāśmadyutimāsya pāda daśakām seve mahākālikām yāmastaut svapite harau kamalajo hantum madhum kaiṭabham

Cargando en sus diez manos la espada de adoración, el disco del tiempo giratorio, el cetro de la articulación, el arco de la determinación, la barra de hierro de la restricción, la lanza de la atención, la honda, la cabeza del Egoísmo y la caracola de las vibraciones, Ella tiene tres ojos y exhibe adornos en todos sus miembros. Brillando como una joya azul, Ella tiene diez caras. Yo adoro a esta Gran Removedora de la Ignorancia a quien la Capacidad Creadora (el Señor Brahmā), nacida del loto, oró para matar a Mucho y a Poco, cuando la Suprema Conciencia (el Señor Viṣṇu) estaba dormida.

akṣasraknparaśū gadeṣu kuliśaṃ padmaṃ dhanuḥ kuṇḍikāṃ daṇḍaṃ śaktim asiṃ ca carma jalajaṃ ghaṇṭāṃ surābhājanam śūlaṃ pāśa sudarśane ca dadhatīṃ hastaiḥ prasannānanāṃ seve sairibha mardinīmiha mahālaksmīm sarojasthitām

Con la bella cara, la Destructora del Gran Ego, está sentada sobre el loto de la Paz. En Sus manos Ella sostiene el rosario de los alfabetos, el hacha de guerra de las buenas acciones, el cetro de la articulación, la flecha del lenguaje, el rayo de la iluminación, el loto de la paz, el arco de la determinación, la jarra de agua de la purificación, el bastón de la disciplina, la energía, la espada de la adoración, el escudo de la fe, la caracola de las vibraciones, la campana del sonido continuo, la copa de vino de la alegría, la lanza de la concentración, la red de la unidad y el disco del tiempo giratorio llamado Excelente Visión Intuitiva. Yo adoro a esta Gran Diosa de la Verdadera Riqueza.

ghaṇṭā śūlahalāni śaṅkha musale cakraṃ dhanuh sāyakam

hastābjair dhadhatīm ghanānta vilasacchītāmśutulya prabhām gaurīdeha samudbhavām trijagatām adhārabhūtām mahāpūrvāmatra sarasvatīm anubhaje śumbhādi daityārdinīm

Cargando en sus manos de loto la campana del sonido continuo, la lanza de la concentración, el arado sembrando semillas del Camino de la Verdad a la Sabiduría, la caracola de las vibraciones, el pilón de la delicadeza, el disco del tiempo giratorio, el arco de la determinación y la flecha del lenguaje, cuyo brillo es como la luna de otoño, cuya apariencia es la más bella, que es manifestada del cuerpo de Aquella Que es Rayos de Luz, y es el soporte de los tres mundos, a esta Gran Diosa del Conocimiento Todo Penetrante, que destruye la vanidad y otros pensamientos, yo adoro.

## om aim hrīm akşamālikāyai namah

Om aim hrīm, yo reverencio al Rosario de Letras

om mām māle mahāmāye sarvaśaktisvarūpiņi | caturvargastvayi nyastas tasmān me siddhidā bhava || om avighnam kuru māle tvam gṛhṇāmi dakṣiṇe kare | japakāle ca siddhyartham prasīda mamasiddhaye ||

Om. Mi Rosario, La Gran Dimensión de Conciencia, conteniendo toda energía dentro como tu naturaleza intrínseca, dame la realización de tu Perfección, completando los cuatro objetivos de la vida.

# om avighnam kuru māle tvam gṛḥṇāmi dakṣiṇe kare | japakāle ca siddhyartham prasīda mama siddhaye ||

Om. Mi Rosario, Tu favor quita todos los obstáculos. Yo lo mantengo en mi mano derecha. En el momento de la la recitación está satisfecho conmigo. Me permito alcanzar la más alta perfección.

# om akṣa mālā dhipataye susiddhim dehi dehi sarva mantrārtha sādhini sādhaya sādhaya sarva siddhim parikalpaya parikalpaya me svāhā

Om. Rosario de semillas de rudraksa, mi Señor, concédeme la excelente realización ¡Concédeme, concédeme! Ilumina los significados de los mantras, ¡Ilumina, Ilumina! Adáptame con todas las realizaciones excelentes, ¡adáptame! ¡Yo soy Uno con Dios!.

### om aim hrīm klīm cāmuņdāyai vicce

# guhyātiguhyagoptrī tvam gṛhāṇāsmatkṛtam japam | siddhirbhavatu me devi tvatprasādānmaheśvari ||

Oh Diosa, Tú eres la Protectora del más secreto de los secretos místicos. Por favor acepta la recitación que Te he ofrecido, y concédeme la realización de la Perfección.

### Dhyānam

Meditación.

### om vidyud dāmasamaprabhām

mṛgapati skandhasthitāṃ bhīṣaṇām kanyābhiḥ karavālakheṭa vilasaddhastābhirā sevitām hastaiścakra gadāsi kheṭa viśikhāṃścāpaṃ guṇaṃ tarjanīm bibhrāṇāmanalātmikāṃ śaśidharāṃ durgāṃ trinetrāṃ bhaje

Yo medito sobre la Diosa de tres ojos, la Aliviadora de las Dificultades; el brillo de Su hermoso cuerpo es como el relámpago. Ella se sienta sobre el dorso de un león y aparenta mucha fuerza. Muchas doncellas sosteniendo el hacha de dos filos y el escudo en sus manos están en permanente prontitud para servirle. Ella sostiene en sus manos el disco, el cetro, el hacha de dos filos, el escudo, la flecha, el arco, la red y el mudra uniendo el pulgar y el índice, los otros tres dedos extendidos hacia arriba, indicando la concesión de sabiduría. Su naturaleza intrínseca es el fuego, y sobre Su cabeza Ella usa la luna como un yelmo.

# śrī durgāyai namaḥ

Reverenciamos a Aquella que Remueve Todas las Dificultades

# atha śrī durgā śaptaśatī

Y ahora,

# Los Setecientos Versos En Alabanza de Aquella que Remueve Todas las Dificultades

# prathamo-dhyāyaḥ Capítulo uno

viniyogaḥ Aplicación

om prathama caritrasya brahmā ṛṣiḥ mahākālī devatā gāyatrī chandaḥ nandā śaktiḥ raktadantikā bījam agnistattvam ṛgudaḥ svarūpam śrī mahākālī prītyarthe prathama caritra jape viniyogaḥ

Om. En el primer episodio, la Capacidad Creadora es el vidente, la Gran Diosa Removedora de la Oscuridad es la deidad, Gāyatrī (verso de 24 sílabas) es la métrica, Nandā es la energía, Raktadantikā es la semilla, el Fuego es el principio, el Rg Veda es la naturaleza intrínseca, y para la satisfacción de la Gran Removedora de la Oscuridad de la Ignorancia este primer episodio se está aplicando en la recitación.

# dhyānam

Meditación

om khadgam cakra gadeşu cāpa parighāñ chūlam bhuśuṇḍīm śiraḥ śaṇkham saṃdadhatīm karai strinayanām sarvāṇga bhūṣāvṛṭām nīlāśmadyutimāsya pāda daśakām seve mahākālikām yāmastaut svapite harau kamalajo hantum madhum kaiṭabham

Om, Cargando en Sus diez manos la espada de la adoración, el disco del tiempo giratorio, el cetro de la articulación, el arco de la determinación, la barra de hierro de la restricción, la lanza de la atención, la honda, la cabeza del Egoísmo y la caracola de las vibraciones, Ella tiene tres ojos y exhibe adornos en todos sus miembros. Brillando como una joya azul, Ella tiene diez caras. Yo adoro a esta Gran Removedora de la Ignorancia para quien la Capacidad Creadora\* nacida del loto oró para matar a Mucho y Poco\*, cuando la Suprema Conciencia\* estaba dormida.

\* N.E.:Brahmā / \*\* N.E.: Madhu y Kaitabha / \*\*\* N.E.:Viṣnu

om namaścandikāyai

Om. Nosotros reverenciamos a Aquella Que Desgarra los Pensamientos.

1

# om aim mārkaņdeya uvāca

Om Aim Mārkandeya dijo:

2

# sāvarņiḥ sūryatanayo yo manuḥ kathyate-ṣṭamaḥ niśāmaya tadutpattim vistarād gadato mama

El que Pertenece a todas las razas, tribus y castas, el Hijo de la Luz de la Sabiduría, conocido como la Octava Manifestación. Describo su origen en extensión. Oye.

3

# mahāmāyā nubhāvena yathā manvantarādhipaḥ sa babhūva mahā-bhāgaḥ sāvaṇistanayo raveh

Con la gracia de la Diosa Suprema, la Gran Dimensión de la Conciencia, el Hijo de la Luz, El que Pertenece a Todos, se convirtió en el maestro altamente eminente de la décimo cuarta parte\* de un día del Infinito. Sobre este asunto hablaré.

\* N.E: En un día de Brahmā hay catorce Manus.

4

# svārociṣe-ntare pūrvaṃ caitravaṃśa samudbhavaḥ suratho nāma rājābhūt samaste kṣiti maṇḍale

En tiempos pasados, en el período gobernado por Él que se hace Radiante, existía un Rey llamado Transportador de los Buenos Pensamientos, nacido en el linaje de Aquellos que Vivían en la Conciencia, y él tenía autoridad sobre todas las regiones de la tierra.

5

# tasya pālayataḥ samyak prajāḥ putrā nivaurasān babhūvuh śatravo bhūpāh kolā vidhvamsi nastadā

Él protegía a sus subordinados en el Camino de la Verdad, así como un padre protege a sus hijos. En esta época, los Reyes que eran los Destructores de la Adoración se convirtieron en sus enemigos.

6

# tasya tairabhavad yuddham ati prabala daṇḍinaḥ nyūnairapi sa tairyuddhe kolāvidhvamsibhirjitah

Los Buenos Pensamientos se arrojaron contra los Destructores de la Adoración para empeñarse en una batalla, (y) aunque estos fueran pocos, los Buenos Pensamientos fueron derrotados.

7

# tataḥ svapura māyāto nija deśā dhipo-bhavat ākrāntaḥ sa mahā bhāgas taistadā prabalāribhiḥ

Entonces regresó a su propia ciudad, renunciando a su autoridad sobre la tierra, y continuó gobernando sólo su propio territorio. Pero allí también, los poderosos enemigos persiguieron a está ilustre persona y nuevamente le atacaron.

8

# amātyair bailibhir duṣṭair durbalasya durātmabhiḥ

### kośo balam capahrtam tatrapi svapure tatah

El poder del Rey fue severamente reducido, sus enemigos eran poderosos, y sus inescrupulosos ministros tomaron posesión del ejército y del tesoro.

9

# tato mṛgayāvyājena hṛtasvāmyaḥ sa bhūpatiḥ ekākī hayamāruhya jagāma gahanaṃ vanam

La soberanía de los Buenos Pensamientos fue perdida, y cabalgando solitario sobre su caballo, huyó al denso bosque bajo el pretexto de cazar.

10

# sa tatrāśramamadrākṣīd dvija vayasya medhasaḥ praśāntaśvā padākīrṇaṃ muni śiṣyo paśobhitam

Se acercó al monasterio de un Gran Sabio, Intelecto de Amor, donde vio muchos animales peligrosos viviendo juntos y en gran paz. Muchos discípulos del Gran Sabio estaban aumentando la magnificencia del bosque.

### 11

# tasthau kañcitsa kālaṃ ca muninā tena satkṛtaḥ itaśce taśca vicaraṃs tasmim muni varāśrame

El Gran Sabio le dio la bienvenida respetuosamente, (y) el Rey vagó por el monasterio por algún tiempo.

12

# so-cintayat tadā tatra mamatvā kṛṣṭa cetanaḥ matpūrvaiḥ pālitaṃ pūrvaṃ mayā hīnaṃ puraṃ hi tat

En esta ocasión sus contemplaciones estaban dominadas por el egoísmo y los apegos, y él pensaba, "La ciudad que mis antepasados protegieron en tiempos pasados ahora se fue de mí".

**13** 

# madbhṛtyais tairasad vṛttair dharmataḥ pālyate na vā na jāne sa pradhāno me śūrahastī sadāmadaḥ

Mis inescrupulosos empleados están protegiendo y ciertamente preservando el reino en mi ausencia, y mi elefante principal, heroico y siempre satisfecho...

14

# mama vairivaśaṃ yataḥ kān bhogānupalapsyate ye mamānugatā nityaṃ prasāda dhana bhojanaiḥ

... no experimentará el placer que gozó durante mi tiempo. Aquellos que me siguieron con el modo eterno de ofrecer riqueza y alimentos,

15

# anuvṛttim dhruvam te-dya kurvantyan yamahībhṛtām asamyagvyayaśīlaistaih kurvadbhih satatam vyayam

definitivamente pueden ahora estar sirviendo a otros reyes, que están desperdiciando sin restricción, con extravagancia.

16

sañcitaḥ so-tiduḥkhena kṣayaṃ kośo gamiṣyati etaccānyacca satataṃ cintayāmāsa pārthivaḥ

Y así el Rey pensaba profundamente sobre el desperdicio de su riqueza y su situación actual, su mente se volvió absorta por el dolor y sus pensamientos fueron controlados por apegos mundanos.

#### 17

# tatra viprāśram ābhyāśe vaśyamekam dadarśa saḥ sa pṛṣṭastena kastvam bho hetuścāgamane-tra kaḥ

En el monasterio del gran maestro vio a un Comerciante, y le saludó, preguntando: "¿Quién eres tu, y cuál es la razón de tu venida a este lugar?"

### 18

# saśoka iva kasmāttvam durmanā iva lakṣyase ityākarṇya vacastasya bhūpateḥ praṇayoditan

"¿Por qué pareces estar en gran aflicción si tu mente se ha alejado de su objetivo?", preguntó el Rey con voz agradable y espíritu amigable,

#### 19

# pratyuvāca sa tam vaišyah prašrayāvanato nṛpam

y, con palabras llenas de modestia y humildad, el Comerciante respondió al Rey.

### 20

### vaśya uvāca

El Comerciante dijo:

#### 21

### samādhirnāma vaśyo-hamutpanno dhaninām kule

Percepción Intuitiva Pura es mi nombre, y soy un comerciante nacido en la familia de aquellos que adoran la Energía Infinita.

### 22

# putradārair nirastaśca dhana lobhāda sādhubhiḥ vihīnaśca dhanairdāraih putrairādāya me dhanam

Mi esposa y mis hijos me echaron fuera a causa de su codicia por la riqueza y me mandaron que me convertiera en un asceta Buscador de la Verdad. He sido despojado de riqueza y mi esposa e hijos han embargado mi patrimonio.

### 23

# vanamabhyāgato duḥkhī nirastaścāpta bandhubhiḥ so-haṃ na vedmi putrāṇāṃ kuśalākuśalāt mikām

Y habiendo sido expulsado por mis propios parientes y atado por la aflicción, vine al bosque. Pero ahora no sé si la felicidad o la infelicidad está con mis hijos.

#### 24

# pravṛttiṃ svajanānāṃ ca dārāṇāṃ cātra saṃsthitaḥ kiṃ nu teṣāṃ gṛhe kṣema makṣemaṃ kiṃ nu sāmpratam

Me he quedado sin saber cuáles son las actividades de mi familia ¿En qué momento experimentan ellos tranquilidad o incomodidad?

### 25

### katham te kim nu sad vṛttā durvṛttāh kim nu me sutāh

¿Estarán observando buena conducta o actuando con maldad y perversidad?

#### 26

## rājovāca

El Rey dijo:

### 27

# yairnirasto bhavāmllubdhaih putradārādibhir dhanaih

Ya que has sido expulsado por tu mujer e hijos a causa de la avaricia y la codicia de ellos,

### 28

### tesu kim bhavatah sneham anubadhnāti mānasam

¿Por qué están tus pensamientos de esta manera ligados en el amor por ellos?

### 29

### vaśya uvāca

El Comerciante dijo:

#### 30

### evametadyathā prāha bhavānasmadgatam vacah

Exactamente como tu me has hablado, tengo este mismo pensamiento.

### **31**

# kim karomi na badhnāti mama niṣṭhuratām manaḥ yaiḥ saṃtyajya pitṛsneham dhana lubdhair nirākṛtaḥ

#### **32**

# patisvajanahārdam ca hārdi teşveva me manaḥ ki me tannābhi jānāmi jānannapi mahā mate

31-32. Pero, ¿qué puedo hacer? Mi mente no hospeda la severidad. Ellos han sacrificado un amor de padre, y el afecto por un maestro y pariente en su avaricia por la riqueza, (y) sin embargo mi mente se apega a todos ellos con afecto. Si bien sabiendo de todo esto, Oh Gran Persona Erudita, no puedo entender cómo ...

### 33

# yat prema pravaņam cittam viguņesvapi bandhusu tesām kṛte me niḥśvāso daurmanasyam ca jāyate

...mis contemplaciones están predispuestas a amar a parientes sin carácter. A causa de sus acciones, me lamento con suspiros y siento desánimo y desesperación.

### **34**

### karomi kim yanna manastes vaprītisu nisthuram

¿Qué puedo hacer? Mi mente no se endurece, ni siquiera con aquellos que están desprovistos de amor por mí.

### 35

### mārkaņģeya uvāca

Mārkandeya dijo:

## tatastau sahitau vipra tam munim samupasthitau

#### 37

# samādhirnāma vaśyo-sau sa ca pārthiva sattamaḥ kṛtvā tu tau yathānyāyaṃ yathārhaṃ tena saṃvidam

## 38

## upavistau kathāḥ kaścic cakraturvaiśya pārthivau

36-37-38. Y entonces los dos juntos, Percepción Intuitiva Pura, el Comerciante, y el muy noble monarca, llegaron al área sacrificial circular en la presencia del Gran Maestro Sabio. Observando las costumbres propias y las congenialidades para el aprendizaje, se sentaron y conversaron.

#### 39

# rājovāca

El Rey dijo:

### 40

## bhagavamstvāmaham prastum icchām yekam vadasva tat

A ti que te has unido con el Ser Infinito, deseo preguntar solamente una cuestión, y, por favor, complácete en hablarnos de ello.

#### 41

# duḥkhāya yanme manasaḥ svacit tāyat tatāṃ vinā mamatvaṃ gatarājyasya rājyāṇgeṣva khileṣvapi

Mis reflexiones son incontroladas y causan mucha aflicción en mi mente. Tengo gran apego al reino y a cada aspecto de la condición que se ha ido de mí.

## 42

## jānato-pi yathā jñasya kimetan muni sattama ayam ca nikṛtah putrair dārair bhṛtyaistathoj jhitah

Pero aun con este conocimiento, como una persona ignorante, todavía siento aflicción. ¿Por qué es así, Oh Gran Sabio? Y aquí este hombre humilde, engañado y decepcionado por su esposa, hijos y empleados, y despreciado;

### 43

# svajanena ca saṃtyaktas teṣu hārdī tathāpyati evameṣa tathāhaṃ ca dvāvap yatyanta duḥkhitau

Incluso abandonado por sus propios parientes, todavía mantiene el afecto por ellos. De este modo nosotros dos estamos sufriendo.

## 44

# dṛṣṭa doṣe-pi viṣaye mamatvā kṛṣṭa mānasau tat kimetan mahā bhāga yanmoho jñāni norapi

Aunque viendo las fallas de nuestras contemplaciones, aún así nuestras mentes son arrastradas por el apego y el egoísmo. ¿Qué es esto, Oh Persona Exaltada, que causa esta ignorancia incluso en la presencia de nuestra sabiduría y entendimiento?

## 45

## mamāsya ca bhavat yesā vivekāndhasya mūdhatā

Él y yo somos unos tontos sin capacidad de discriminación.

#### 46

## rși ruvāca

El ṛṣi dijo:

## 47

## jimānamasti samastasya jantorviṣaya gocare

Oh Gran Luz de Esplendor Luminoso, todos los que viven tienen conocimiento de los objetos percibidos por los sentidos.

### 48

# viṣayaśca mahābhāga yāti caivaṃ pṛthak pṛthak divāndhāḥ prāṇinaḥ kecid rātrāvandhās tathāpare

Pero los objetos de los sentidos son percibidos de manera diferente por todos los seres. Algunos seres no pueden ver durante el día, mientras que otros son incapaces de ver durante la noche.

## 49

## keciddivā tathā rātrau prāṇinastulyadṛṣṭayaḥ jñānino manujāḥ satyaṃ kiṃ tu te na hi kevalam

Sin embargo, otros tienen la capacidad de ver igualmente de día y de noche. Es verdad que los seres humanos tienen la capacidad del entendimiento, pero no sólo los seres humanos.

## **50**

# yato hi jñāninaḥ sarve paśu pakṣi mṛgādayaḥ jñānaṃ ca tanmanuṣyāṇāṃ yatteṣāṃ mṛgapakṣiṇāṃ

Este conocimiento común a todos los animales, sean bestias de los bosques o pájaros del aire; todos los seres vivos poseen este entendimiento exactamente como la humanidad.

## **51**

# manuṣyāṇāṃ ca yatteṣāṃ tulyamanyat tathobhayoḥ jñāne-pi sati paśyaitān pataṇgāñchā vacañcuṣu

Por eso exactamente como en el hombre, la capacidad de entendimiento existe en todos los animales, y este es un principio general de que el entendimiento de los dos es semejante. Mira a esos pájaros.

## **52**

# kaṇamokṣā dṛtānmohāt pīḍyamānānapi kṣudhā mānusā manu javyāghra sābhilāsāh sutān prati

Aunque tienen conocimiento, debido al apego ellos están ignorando su propia hambre y están ocupados poniendo comida en las bocas de sus hijos. Supremo entre los hombres, ellos están deseosos de obtener ayuda recíproca de sus hijos en sus necesidades.

## **53**

## lobhāt pratyupakārāya nanvetān kim na paśyasi tathāpi mamatāvartte mohagarte nipātitāḥ

¿No puedes ver este deseo en tu codicia? Sin embargo, los hombres son arrojados al remolino de los apegos y en la cueva de la ilusión ...

# mahāmāyā prabhāveņa saṃsāra sthiti kāriņā tannātra vismayaḥ kāryo yoganidrā jagat pateḥ

... por la Gran Dimensión de la Conciencia que es la causa de la circunstancia de todos los objetos en la creación y de sus relaciones. Porque no hay necesidad de espanto. La Conciencia del Universo, el Supremo Señor, es colocado en el sueño de la Unión Divina...

## 55

# mahāmāyā hareścaiṣā tayā saṃmohyate jagat jñānināmapi cetāṃsi devī bhagavatī hi sā

... por la Gran Dimensión de la Conciencia, y por lo tanto el mundo es engañado por Ella. Ella, la Diosa Suprema, la Gran Dimensión de la Conciencia, atrae la capacidad de comprender de todos los seres conscientes...

#### **56**

# balādākṛṣya mohāya mahāmāyā prayacchati tayā visṛjate viśvaṃjagadetac carācaram

con tal fuerza como para empujarlos en la ignorancia de los apegos egoístas. El universo nace de Ella, el mundo perceptible con todo lo que mueve y no se mueve,

## 57

# saiṣā prasannā varadā nṛṇāṃ bhavati muktaye sā vidyā paramā mukter hetu bhūtā sanātanī

y Ella es, quien, satisfecha, concede a los hombres la bendición de la liberación. Es Ella quien es el conocimiento supremo, la causa de la liberación de la Conciencia, la Existencia Eterna;

## 58

## samsāra bandha hetuśca saiva sarveśvareśvarī

y Ella es la causa de la servidumbre de la Conciencia a los objetos y sus relaciones, la Suprema total y completa sobre todos los reves.

## **59**

## rājovāca

El Rey dijo:

## **60**

## bhagavan kā hi sā devī mahāmāveti vām bhavān

Venerado Ser, ¿quién es esta Diosa, la Gran Dimensión de la Conciencia, de quien hablas?

#### 61

# bravīti kathamutpannā sā karmāsyāśca kim dvija yat prabhāvā ca sā devī yat svarūpā yadudbhavā

Habla, Oh Persona Sabia, del proceso por el cual Ella es conocida. ¿Cuál es la causa de esta Diosa, cuál es su naturaleza intrínseca, qué nace de ella?

#### 62

## tatsarvam śrotumicchāmi tvatto brahma vidām vara

Todo esto deseo oír de ti, Oh Más Excelente entre los Conocedores del Ser de la Existencia Propia.

# ṛṣi ruvāca

El ṛṣi dijo:

## 64

# nityaiva sā jaganmūrtis tayā sarva idam tatam

Ella es Eterna, el mundo material y todos los fenómenos individuales de él son Sus formas visibles. En muchos modos Ella es revelada. Óyelo de mí.

65

tathāpi tat samutpattir bahudhā śrūyatām mama devānām kārya siddhyartham āvirbhavati sā yadā

66

utpanneti tadā loke sā nityāpyabhi dhīyate yoganidrām yadā viṣnur jagat yekārna vīkṛte

67

āstīrya śeṣamabhajat kalpānte bhagavān prabhuḥ tadā dvāvasurau ghorau vikhyātau madhu kaiṭabhau

#### 68

## viṣṇukarṇamalod bhūtau hantuṃ brahmāṇamudyatau. sa nābhi kamale viṣṇoḥ sthito brahmā prajāpatiḥ

65-68. A pesar de que Ella es eterna y no nacida, sin embargo, cuando los seres divinos ejecutan acciones para la realización de esta causa, se vuelve manifiesta en el mundo. Al final del período de manifestación cuando el mundo burdo se convirtió en potencia indistinguible, el venerado Señor Divino, la Conciencia Universal\*, reposaba en los confines del infinito en el sueño de la Unión Divina. De la suciedad de los oídos de esta Capacidad de Percepción aparecieron dos terribles pensamientos conocidos como Mucho y Poco\*\*. Ellos estaban listos para matar a la divina Capacidad Creadora\*\*\*, que estaba sentada en la flor de loto en el ombligo de la Conciencia. La Capacidad Creadora, el gobernante de los seres,

## 69

# dṛṣṭvā tāvasurau cograu prasuptam ca janārdanam tuṣṭāva yoganidrām tāmekāgra hṛdayasthitah

vio a los dos pensamientos aproximándose y al Originador de la Existencia dormido indiferente en la Unión Divina, por eso con atención Él comenzó a orar a la Unión Divina de su corazón.

## **70**

# vibodhanārthāya harer hari netra kṛtālayām viśveśvarīm jagaddhātrīm sthiti samhārakārinīm

Con el propósito de despertar los ojos de la Conciencia, el Venerado Ser de Luz Brillante ensalzó a la Gobernante del Universo, la Creadora del Mundo Perceptible, la Causa de la Evolución y la Involución.

## **71**

## nidrām bhagavatīm visnoratulām tejasah prabhuh

la Diosa del Sueño, la inigualable Energía de la Conciencia.

<sup>\*</sup> N.E.:Visnu / \*\* N.E.: Madhu y Kaitabha / \*\*\* N.E.:Brahmā

#### **72**

#### brahmo vāca

La Capacidad Creadora dijo:

#### 73

## tvam svāhā tvam svadhā tvam hi vaşaţkārah svarātmikā

Tu eres las oblaciones de Yo Soy Uno con Dios, Tu eres las oblaciones de Unión con los Ancestros. Tu eres las oblaciones de Pureza, y la Conciencia de todos los sonidos.

## 74

# sudhā tvamakṣare nitye tridhā mātrātmikā sthitā ardhamātrā sthitā nityā yānuccāryā viśeṣataḥ

Tu eres la esencia eterna de todas las letras, y la Conciencia de las tres vocales (A. U. M.; aim hrīm klīm). Tu eres la eterna semi-vocal y su modo especial de pronunciación.

#### 75

# tvameva sandhyā sāvitrī tvam devi jananī parā tvayai taddhāryate viśvam tyayai tatsrjyate jagat

Tu eres el Tiempo de la Oración, Tu eres la Portadora de la Luz, Tu eres la Diosa por encima de todos los seres nacidos. El universo es sostenido por Ti, y el mundo perceptible es creado por Ti.

#### 76

# tvayaitat pālyate devi tvamatsyante ca sarvadā visṛṣṭau sṛṣṭirūpā tvaṃ sthitirūpā ca pālane

Tu proteges a tu criatura, Oh Diosa Divina, y Tu la destruyes al final. Como la Creadora, Tu eres la forma de la creación, y como la forma de la circunstancia, Tu eres su preservación.

## 77

# tathā saṃhṛti rūpānte jagato-sya jaganmaye mahāvidyā mahāmāyā mahāmedhā mahāsmṛtih

Después en la conclusión como la forma de la disolución de la existencia perceptible, Tu eres la Todopoderosa Dimensión de la Existencia, el Gran Conocimiento, La Gran Dimensión, El Gran Intelecto, La Gran Reminiscencia;

## **78**

# mahāmohā ca bhavatī mahādevī mahāsurī prakrtistvam ca sarvasya guna traya vibhāvinī

La Gran Ignorancia también, y su Señoría, la Gran Diosa y la Gran Fuente de Energía. Tu eres la Naturaleza, y las tres cualidades que Tu manifiestas en todo:

## **79**

# kāla rātrir mahārātrir moharātriśca dāruņā tabaṃ śrīs tvam iśvarī tvaṃ hrīs tvaṃ buddhir bodhalakṣanā

La Noche del Tiempo, la Gran Noche y la Noche de la Ignorancia. Tu eres la Prosperidad, Tu eres la Conciencia de todo. Tu eres la Humildad, Tu eres el Intelecto, y la meta de todo conocimiento:

### 80

## lajjā pustis tathā tustis tvam šāntih ksāntireva ca

## kadginī śūlinī ghorā gadinī cakrinī tathā

modestia, crecimiento, después satisfacción completa. Tu eres la Paz y el Perdón Paciente. Tu llevas la espada de la sabiduría y la lanza de la concentración, el cetro de la articulación y el disco del tiempo giratorio, así que Tu presentas una forma espeluznante.

## **81**

# śankhinī cāpinī bāṇabhuśuṇḍī parighāyudhā saumyā saumyatarāśeṣa saumyebhyastvati sundarī

Tu llevas la caracola de las vibraciones y el arco de la determinación, y también otras armas. Tu eres dócil y gentil, el encanto supremo y de belleza incomparable.

### 82

# parā parāṇāṃ paramā tvameva emaśvarī yacca kiṃcit kvacidvastu sadasadvākhilātmike

Por encima y más allá de esto, e incluso muchas veces superior, Tu eres la Conciencia Suprema. Todo lo que existe en pensamiento o percepción. Sea verdadero o falso,

## 83

# tasya sarvasya yā śaktiḥ sā tvaṃ kiṃ stūyase tadā yayā tvayā jagat sraṣṭā jagat pātyatti yo jagat

la energía de todas las cosas en todo eres Tu ¿Qué puede ser cantado en Tu alabanza? Si Él, quien es la evolución, circunstancia y disolución del mundo perceptible...

#### 84

# so-pi nidrā vaśaṃ nītaḥ kastvāṃ stotumiheśvaraḥ. viṣṇuḥ śarīra grahaṇa mahamīśāna eva ca

... está sujeto al sueño que Tu causas, así, ¿qué puede ser cantado en Tu alabanza? Tu causas que la Capacidad de Sostenimiento\*, la Capacidad de Disolución\*\* y yo mismo \*\*\* también usemos cuerpos.

\*N.E.: Viṣṇu, \*\* N.E.: Śiva, \*\*\* N.E.: Brahmā.

## 85

# kāritāste yato-tastvām kaḥ stotum śaktimān bhavet sā tvamittham prabhāvaiḥ svairudārairdevi saṃstutā

Por lo tanto, por este motivo, ¿quién tiene la habilidad suficiente para cantar Tu alabanza? Diosa divina, Tu y Tus celestiales y bondadosas manifestaciones habéis sido enaltecidas.

#### 86

# mohayaitau durādharṣā vasurau madhu kaiṭabhau prabodhaṃ ca jagat svāmī nīyatāmacyuto laghu

Manda la ignorancia del Egoísmo caer sobre aquellos dos pensamientos tan difíciles de entender, lo Mucho y lo Poco. Despierta a la Conciencia del Maestro del Mundo y despiértale del sueño.

### 87

## bodhaśca kriya tāmasya hantu metau mahāsurau

Déjalo conquistar estos dos grandes pensamientos para mí y genera Sabiduría.

# ṛṣi ruvāca

El ṛṣi dijo:

## 89

# evam stutā tadā devī tāmasī tatra vedhasā

De este modo, alabada por el adorador piadoso, la Diosa del Descanso, a fin de despertar

### 90

# viṣṇoḥ prabodhanārthāya nihantuṃ madhu kaiṭabhau. netrāsya nāsikā bāhu hṛdayebhyas tathorasaḥ

la percepción de la Conciencia Suprema para matar a Mucho y a Poco, salió de su morada en los ojos, nariz, brazos, pecho y corazón.

## 91

# nirgamya darśane tasthau brahmaṇo-vyakta janmanaḥ uttasthau ca jagannāthas tayā mukto janārdanaḥ

Esta Existencia Imperceptible inmóvil se hizo visible para la Capacidad Creadora que nació del no-manifiesto. Liberado por Ella, el Señor del Mundo, el Originador de la Existencia...

### 92

## ekārņave-hiśayanāt tataḥ sa dad iteśe ca tau madhu kaiṭabhau durātmānā vativīryaparākramau

... se levantó de su diván en el Océano Infinito de la Existencia\*. Él vio a esos dos malvados guerreros de gran ferocidad, Mucho y Poco, marchando adelante para atacar.

\*N.E.: Visnu duerme sobre Śesa en el Océano Causal.

## 93

# krodharaktekşaṇāvattum brahmāṇam janitodyamau samuthāya tatastābhyām yuyudhe bhagavān hariḥ

(Con los) ojos rojos de rabia y listos en un instante para atacar, ellos continuaron en sus intentos para devorar a la Capacidad Creadora. Entonces el Señor Que Remueve la Confusión se levantó y luchó con los dos.

#### 94

# pañca varṣa sahasrāṇi bāhu praharaṇo vibhuḥ tāvap yati balon mattau mahāmāyā vimohitau

Por cinco mil años el Todo Penetrante, Omnipresente, Eterno, luchó con ellos, codo con codo, y ellos se volvían furiosos por su propio poder bajo la ilusión de la Gran Dimensión de la Conciencia.

#### 95

## uktavantau varo-smatto vriyatāmiti keśanas

Entonces ellos dijeron al Ser de Bellos Cabellos pque escogiera un deseo de ellos.

### 96

## śrī bhagavān uvāca

El Señor del Universo dijo:

#### 97

## bhavetāmadya me tuṣṭau mama vadhyā vubhāvapi

Si estáis satisfechos conmigo, entonces ambos debéis ser muertos por Mí ahora.

### 98

# kimanyena vareņātra etāvaddhi vṛtam mama

¿Qué otro deseo podría ser observado? Esto me pregunto.

#### 99

## rși ruvāca

El ṛṣi dijo:

#### 100

# vañcitābhyāmiti tadā sarvamāpomayam jagat

Así engañados, ellos vieron que todo el mundo estaba cubierto con las aguas de la contienda.

## 101

## vilokya tābhyām gadito bhagavān kamalekṣaṇaḥ āvām jahi na yatrorvī salilena pariplutān

Al ver esto, le dijeron al Señor con Ojos de Loto, "Conquístanos en un lugar que no esté inundado por el torrente de deseos."

#### 102

## rși ruvāca

El rși dijo:

## 103

# tathet yuktvā bhagavatā śaņkha cakra gadā bhṛtā kṛtvā cakreṇa vaicchinne jaghane śirasī tayoḥ

Dijo, "Que así sea", el Ser Glorioso quien lleva la caracola de las vibraciones, el disco del tiempo giratorio, y el cetro de la articulación, levantó a los dos sobre Sus espaldas y con las revoluciones del tiempo\*\* cortó sus cabezas.

## 104

# evameṣā samutpannā brahmaṇā saṃstutā svayam prabhāvamasyā devyāstu bhūyah śrnu vadāmi te

Así, alabada por la Capacidad Creadora, Ella se manifestó. Ahora declaro más sobre la Gloria de la Diosa. Escuchad mientras hablo.

<sup>\*\*</sup>N.E.: Cakra, especie de arma india

# dvitīyo-dhyāyaḥ Capítulo Dos

**viniyogaḥ** Aplicación

om madhyama caritrasya viṣṇur ṛṣiḥ mahālakṣmīr devatā uṣṇik chandaḥ śākambharī śaktiḥ durgā bījaṃ vāyustattvaṃ yajur vedaḥ svarūpaṃ śrī mahālakṣmī prītyarthaṃ madhyama caritra jape viniyogaṃ

Om. En el episodio intermedio, la Conciencia que Todo Penetra\* es el Vidente, la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza es la Deidad, Uṣṇing (verso de 28 sílabas) es la métrica, śākambarī es la energía, Durgā es la semilla. El Aire es el principio, el Yājur Veda es la naturaleza intrínseca, para la Gran Diosa De la Verdadera Riqueza este episodio central está siendo aplicado en la recitación.

\* N.E.: Vișņu.

# dhyānam

Meditación

om akṣasrak paraśum gadeṣu kuliśam padmam dhanuḥ kuṇḍikām daṇḍam śaktim asim ca karma jalajam ghaṇṭām surābhājanam śūlam pāśa sudarśane ca dadhatīm hastaiḥ prasannāananām seve sairibha mardinīmiha mahālakṣmīm sarojasthitām

Om, Con la bella cara, la Destructora del Gran Ego, está sentada sobre el loto de la Paz. En sus manos Ella sostiene el rosario de los alfabetos, el hacha de batalla de las buenas acciones, el cetro de la articulación, la flecha de la palabra, el rayo de la iluminación, el loto de la paz, el arco de la determinación, la jarra de agua de la purificación, el bastón de la disciplina, la energía, la espada de la adoración, el escudo de la fe, la caracola de las vibraciones, la campana del sonido continuo, el vaso de vino de la alegría, la lanza de la concentración, la red de la unidad y el disco del tiempo giratorio llamado Visión Intuitiva Excelente. Yo adoro a esta Gran Diosa de la Verdadera Riqueza.

1 om hrīm rṣi ruvāca Om Hrīm, el rsi dijo:

## 2

# devā suramabhūdyuddham pūrņamabdaśatam purā mahiṣe-surāṇāmadhipe devānām ca purandare

En tiempos antiguos las fuerzas de la Paz y la Divinidad tuvieron una terrible batalla con las fuerzas del Pensamiento, que continuó por cientos de años. El comandante del ejército de los pensamientos era el Gran Ego, y el líder del ejército de la percepción clara era el Gobierno del Puro.

## 3

## tatrā surair mahāvīryair devasainyam parājitam jitvā ca sakalān devān indro-bhūn mahiṣāsuraḥ

El ejército de los Dioses fue derrotado por los poderosos pensamientos, y (siendo) todos los Dioses subyugados, el Gran Ego asumió la autoridad del Gobierno del Puro.

### 4

# tataḥ parājitā devāḥ padmayonim prajāpatim puraskṛtya gatās tatra yatreśagaruḍadhvajau

Entonces los Dioses, derrotados, guiados por el nacido del loto, el Señor de la Existencia, fueron donde estaban la Conciencia Suprema y la Inteligencia que Todo Penetra.

## 5

# yathā vṛttaṃ tayostadvan mahiṣāsura ceṣṭitam tridaśāḥ kathayām āsur devābhi bhavavistado

Los Dioses narraron los hechos del Gran Ego en extensión, y confesaron sus derrotas por las fuerzas del Pensamiento.

## 6

# sūryendrāgnyanilendūnām yamasya varuņasya ca anyeṣām cādhikārān sa svayamevā dhitiṣṭhati

La autoridad de la Luz de la Sabiduría, el Gobierno del Puro, la Luz de la Meditación, la Emancipación, la Devoción, el Poder que Controla, el Señor del Equilibrio, y otros Dioses ha sido usurpada por el Gran Ego, y él ahora gobierna sobre todo.

#### 7

# svargān nirā kṛtāḥ sarve tena devagaṇā bhuvi vicaranti yathā martyā mahiṣeṇa durātmanā

Este malvado Ego ha arrojado a todos los dioses del cielo, y ahora en la forma de hombres vagan sobre la tierra.

#### 8

# etadvaḥ kathitaṃ sarvamamarāriviceṣṭitam śaraṇaṃ vaḥ prapannāḥ smo vadhastasya vicintyatām

"Todo lo que estos pensamientos han hecho ha sido informado a Ti. Tenemos que venir por Tu protección. Ahora, por favor, encuentra una forma de destruirlos."

## 9

# ittham niśamya devānām vacāmsi madhusūdanah cakāra kopam śambhuśca bhrukuţī kuţilānanau

Entonces el Matador de Mucho y la Bienaventuranza de la Existencia se enfurecieron con la conducta de los pensamientos, y sus caras se fruncieron de rabia.

## 10

# tato-tikopa pūrņasya cakriņo vadanāt tataḥ niścakrāma mahattejo brahmaṇaḥ śaṇkarasya ca

Y en una excesiva furia una gran luz emanó de la cara de Aquel Que Porta el Disco del Tiempo Giratorio, y de la Capacidad Creadora, y también de la Conciencia de la Infinita Bondad\*.

\* N.E.: Śańkara (Śiva)

## 11

# anyeṣāṃ caiva devānāṃ śakrādīnāṃ śarīrataḥ nirgataṃ sumahattejas taccaikyaṃ samagacchata

El Gobierno del Puro y todos los demás Dioses, también, emitieron grandes luces de sus cuerpos, y todas las luces se unieron para formar una luz de esplendor radiante.

### 12

# atīva tejasaḥ kūṭaṃ jvalantamiva parvatam dadṛśuste surāstatra jvālā vyāpta digantaram

Los Dioses veían a este gran grupo de luz como una montaña brillante que se difundía por todas las direcciones con sus llamas.

## **13**

# atulam tatra tattejah sarva deva śarīrajam ekastham tadabhūnnārī vyāpta loka trayam tviṣā

No había nada que se pudiera comparar con esta luz que emanaba de los cuerpos de todos los Dioses, y después de agruparse en una sola, asumió una forma femenina cuya iluminación era visible en todos los tres mundos.

#### 14

# yadabhūcchāmbhavam tejas tenājāyata tanmukham vāmyena cābhavan keśā bāhavo visnu tejasā

De la luz que había venido de la Fuente de la Bienaventuranza de la Existencia, Su cara se hizo manifiesta; del Poder que Controla, los cabellos; y de la Conciencia Que Todo Penetra, Sus brazos.

### 15

# saumyena stanayoryugmam madhyam caindrena cābhavat vāruņena ca jaṅghorū nitambas tejasā bhuvaḥ

De la luz de la Devoción vinieron Sus pechos, y de la luz del Gobierno del Puro, Su abdomen. De la luz del Señor del Equilibrio, vinieron Sus piernas y muslos, y de la luz de la Tierra, Sus caderas y nalgas.

#### 16

# brahmaṇas tejasā pādau tadaṅgulyo-rka tejasā vasūnām ca karāṅgulyah kaubereṇa ca nāsikā

De la luz de la Capacidad Creadora vinieron Sus pies, y de la luz de Esplendor, Sus dedos de los pies. De los Descubridores de la Riqueza vinieron Sus dedos, y del Guardián del Tesoro, Su nariz.

#### 17

# tasyāstu dantāḥ sambhūtāḥ prājāpatyena tejasā nayanatritayaṃ jajñe tathā pāvaka tejasā

Todos sus dientes vinieron del Señor de la Existencia, y de la Claridad de la Meditación, Sus tres ojos se volvieron manifiestos.

## 18

# bhruvau ca sandhyayostejaḥ śravaṇā vanilasya ca anyeṣāṃ caiva devānāṃ sambhavas tejasāṃ śivā

De la luz de Tiempo de Adoración se manifestaron Sus cejas, y de Deseo Excelente, sus orejas llegaron a existir. Y todos los demás Dioses dieron de sus luces a la forma de la Energía de la Diosa Infinita.

#### 19

# tataḥ samasta devānāṃ tejo rāśi samudbhavām tāṃ vilokya mudaṃ prāpuramarā mahiṣārditāḥ

Así los Dioses que fueron afligidos por el Gran Ego, viendo la grandeza de la Diosa manifestada de la unión de sus luces, experimentaron gran alegría.

## 20

# śulam śūlād vinişkṛṣya dadau tasyai pinākadhṛk cakram ca dattavān kṛṣṇaḥ samutpādya svacakrataḥ

Portador del Tridente de la Unidad sacó de su tridente otro tridente y se lo ofreció a la Diosa. Entonces Autor de Todo, tomado del disco del tiempo giratorio, manifestó un segundo disco y se lo ofreció a Ella.

#### 21

# śaṇkhaṃ ca varuṇaḥ śaktiṃ dadau tasyai hutāśanaḥ māruto dattavāṃścāpaṃ bāṇa pūrṇe tatheṣudhī

Equilibrio\* donó la caracola de las vibraciones, y Luz de la Meditación le dio Su energía. Emancipación le dio Su arco de la determinación y las dos carcajes llenos de flechas.

## **22**

# vajram indraḥ samutpādya kuliśādamarādhipaḥ dadau tasyai sahasrākṣo ghanta mairāvatād gajāt

Gobierno del Puro\*\* con mil ojos tomó de su rayo de la iluminación un segundo rayo y se lo ofreció a la Diosa, y de Su elefante, Amor por Todos, una campana de sonido continuo fue donada.

## 23

## kāla daņḍā dyamo daṇḍaṃ pāśaṃ cāmbupatir dadau prajāpatiścākṣamālāṃ dadau brahmā kamaṇḍalum

De Poder que Controla vino el bastón de la disciplina, y Señor del Equilibrio ofreció la red de la unidad; Señor de la Existencia ofreció un rosario de letras; la Capacidad Creadora el cuenco de la renuncia.

<sup>\*</sup> N.E.: Varuna

<sup>\*\*</sup> N.E.:: Indra

24

# samasta roma kupeşu nijaraśmīn divākaraḥ kālaśca dattavān khaḍgaṃ tasyāścarma ca nirmalam

Divino Ser de Luz llenó los poros de Su piel con rayos de luz, y Tiempo le dio la espada de la adoración y un brillante escudo.

25

kṣīrodaścāmalam hāramajare ca tathāmbare cūḍāmaṇim tathā divyam kuṇḍale kaṭakāni ca

26

ardhacadram tathā śubhram keyūrān sarva bāhuṣu nūpurau vimalau tadvad graiveyakamanuttamam

27

# aṇgulīyakaratnāni samastā svaṇgulīṣu ca viudvakarmā dadau tasyai paraśuṃ cātinirmalam

25-27. Océano de los Pensamientos Puros le dio un collar de gemas y excelentes ropas, que nunca pierden su brillo, y le dio pendientes, una cimera divina y brazaletes, y una aureola de luz. La Media Luna Radiante le dio pulseras para Sus brazos, tobilleras para Sus pies, un hermoso ornamento para el cuello, y anillos de piedras preciosas para Sus dedos. Y Autor Universal le dio Su extremadamente sagrada hacha de las buenas acciones.

## 28

# astrāṇya neka rūpāṇi tathābhedyaṃ ca daṃśanan amlānapaṇkajāṃ mālāṃ śirasyurasi cāparām

Todo tipo de armas y armaduras impenetrables fueron presentadas para proteger Su cabeza y pecho, y de Riqueza Verdadera una guirnalda de lotos fue donada, la cual nunca perdería su brillo.

29

# adadajjaladhis tasyai paṇkajaṃ cātiśobhanam himavān vāhanaṃ siṃhaṃ ratnāni vividhāni ca

El Mar ofreció un hermoso loto, la bendición de la paz, y los Himalayas le dieron el precioso león del coraje sobre el que montar.

30

dadāvaśūnyam surayā pānapātram dhanādhipaḥ śesaścasarvanāgeśo mahāmani vibhūsitam

**31** 

# nāgahāram dadau tasyai dhatte yaḥ pṛthivīmimām anyairapi surair devī bhūsanair āyudhaistathā

30-31. El Señor de la Riqueza le dio un recipiente de beber constantemente lleno de esencia embriagante, y el Supremo Señor de Todas las Serpientes de Energía, por las cuales la tierra es sostenida, dio grandes joyas que brillan luminosamente en un collar de serpientes. Otros dioses, también, ofrecieron adornos y armas para la Diosa.

**32** 

sammānitā nanādoccaih sāttahāsam muhur muhuh

## tasyā nādena ghoreņa krtsnamāpūritam nabhah

Después de ser adorada, repetidas veces Ella sonrió y bramó en alto tono, y Su espantoso sonido resonó a través del éter.

## 33

# amāyatātimahatā prati śabdo mahānabhūt cukṣubhuḥ sakalā lokāḥ samudrāśca cakampire

La Diosa causó un ruido tan excesivo que los mundos se estremecían y los océanos se enfurecieron.

## 34

# cacāla vasudhā celuḥ sakalāśca mahī dharāḥ jayeti devāśca mudā tāmūcuḥ siṃha vāhinīm

La tierra se estremeció, las montañas vibraron, y los Dioses quedaron extremadamente satisfechos y clamaron alegremente a la jinete del león, "¡Que la Victoria esté contigo!".

#### 35

# tūṣṭuvur munayaścaināṃ bhakti namrātma mūrtayaḥ dṛṣṭvā samastam saṃkṣubdham trailokyamamarārayah

Y con gran satisfacción, los hombres sabios alabaron la imagen de sus adoraciones, curvándose con devoción. Al ver los tres mundos en tal conmoción,

#### 36

# samnaddhākhila salyāste samuttasthu rudāyudhāste āh kimetaditi krodhād ābhāsya mahisāsurah

el ejército de los pensamientos arregló sus armaduras y levantó sus armas, y se levantó en conjunto. El Gran Ego en exceso de ira exclamó, "¿Qué es esto?"

## 37

# abhyadhāvata taṃ śabdam aśeṣair asurair vṛtaḥ sa dadarśa tato devīṃ vyāpta loka trayāṃ tviṣā

Así, junto con todos los pensamientos que se agruparon listos para atacar, corrió en la dirección del sonido y vio a la Diosa iluminando los tres mundos.

### 38

# pādākrantyā natabhuvam kirīţollikhitāmbarām ksobhitāśeṣa pātālām dhanurjyāniḥ svanena tām

Sus pies permanecían sobre la tierra, y Su corona tocaba el espacio más distante de la atmósfera. ¡El zumbido de (la tensión de) la cuerda de Su arco produjo temor entre las siete regiones del infierno!.

## 39

# diśo bhuja sahasreṇa samantād vyāpya saṃsthitām tataḥ pravavṛte yuddham tayā devyā suradviṣām

Los miles de brazos de esta Diosa cubrieron todas las direcciones y entonces empezó la batalla entre la Diosa y los Pensamientos.

## 40

# śastrāstrair bahudhā muktair ādīpitadigantaram mahiṣāsurasenānīścikṣurākhyo mahāsuraḥ

Muchos tipos de armas iluminaron toda la atmósfera en su ímpetu. Y un poderosísimo general del Gran Ego, el Destituido de Claro Entendimiento, se levantó para guerrear.

#### 41

# yuyudhe cāmaraścānyaiś caturaṅga balānvitaḥ rathānāma yutaiḥ ṣadbhir udagrākhyo mahāsuraḥ

Inconstancia emprendió la batalla con sus cuatro divisiones de caballos, elefantes, carruajes e infantería de gran energía, y Arrogancia se unió en la batalla con sus sesenta mil carruajes.

## 42

# ayudhyatāyutānām ca sahasreņa mahāhanuḥ pañcā śadbhiśca niyutair asilomā mahāsuraḥ

Con cientos de miles, el Gran Engañador, y con su ejército de diez millones de soldados de infantería, Falta de Resolución, un gran pensamiento, vinieron a la batalla.

#### 43

# ayutānām śataiḥ śaḍbhir bāṣkalo yuyudhe raṇe gajavāji sahasraughair anekaiḥ parivāritaḥ

Con seis millones de soldados, Recuerdos entró en el campo de batalla, y con miles de elefantes y caballos, Deambulando de un Lado a Otro.

#### 44

# vṛto rathānām koṭyā ca yuddhe tasminnayudhyata biḍālākhyo-yutānām ca pañcāśadbhi rathāyutaiḥ

Hipocresía se unió en la lucha con cinco millones de carruajes reunidos, y más allá de eso diez mil grandes pensamientos sobre elefantes y caballos.

## 45

# yuyudhe saṃyuge tatra rathānāṃ parivāritaḥ anye ca tatrā yutaśo ratha nāgahayair vṛtāḥ

Deambulando de un Lado a Otro luchó en aquella batalla corriendo alrededor con sus carruajes, y otros también continuaron luchando; sus carruajes y elefantes se mantuvieron viniendo.

## 46

# yuyudhuḥ saṃyuge devyā saha tatra mahāsurāḥ koṭi koṭi sahasraistu rathānāṃ dantināṃ tathā

Los grandes pensamientos lucharon y lucharon en aquella batalla contra la Diosa. Incontables miles de guerreros y carruajes, caballos y elefantes, se multiplicaron allí.

## 47

# hayānām ca vṛto yuddhe tatrā bhūn mahiṣāsuraḥ tomarair bhindipālaiś ca śaktibhir musalais tathā

El propio Gran Ego se unió en la batalla con su gran dardo, su pequeño dardo, su energía y su maza.

### 48

# yuyudhuḥ saṃyuge devyā khaḍgaiḥ paraśu paṭṭiśaiḥ kecicca cikṣipuḥ śaktīḥ kecit pāśāṃstathāpare

Otros grandes generales lucharon y lucharon en aquella batalla e intentaron golpear a la Diosa con sus espadas, con todas sus energías, y amarrarla con sus redes.

#### 49

# devīm kadgaprahāraistu te tām hantum pracakramuḥ sāpi devī tatastāni śastrāṇya strāṇi caṇḍikā

Ellos estaban tratando de matar a la Diosa con sus espadas. Y la Diosa, Aquella Que Desgarra los Pensamientos, los atacó con Sus propias armas.

## **50**

# līlayaiva praciccheda nija śastrā stravarṣiṇī anāyastānanā devī stūyamānā surarṣibhiḥ

De (una) manera divertida, la Diosa arrojó sobre Sus atacantes una abundancia de Sus propias armas y mantras que cortaron todas sus armas, mientras que Dioses y Videntes la alababan con himnos y recordación de la divinidad.

### 51

# mumocāsura deheşu śastrāņyastrāņi ceśvarī so-pi kruddho dhutasaţo devyā vāhanakesarī

## **52**

## cacārāsura sainyeṣu vaneṣviva hutāśanaḥ nihśvāsān mumuce yāmśca yudhyamānā rane-mbikā

51-52. En su cara no existía el menor esfuerzo, la Emperatriz del Universo arrojaba arma tras arma sobre sus atacantes. Y el león de la Diosa, sacudiendo su melena enfurecida, vagaba entre el ejército de los pensamientos como un bosque en llamas. Cada respiración de la Madre del Universo manifestada como Su ejército...

#### **53**

# ta eva sadyaḥ sambhūtā gaṇāḥ śatasahasraśaḥ yuyudhuste paraśubhir bhindipālāsi paṭṭiśaiḥ

...totalizando cientos de miles, luchando en la batalla con el hacha, la javalina, la espada y la lanza.

## **54**

## nāśayanto-suragaņān devīśaktyupa bṛṃhitāḥ avādayanta paṭahān gaṇāḥ śaṅkhāṃstathāpare

La Diosa y su inmensa energía destruyó numerosos pensamientos mientras golpeaba un tambor y hacía sonar una caracola.

#### 55

# mṛdaṅgāṃśca tathaivānye tasmin yuddhamahotsave tato devī triśūlena gadayā śakti vṛṣṭibhiḥ

Y tocando címbalos y oscilando el cetro y el tridente, y llovía energía en aquel festival de batalla,

## **56**

# khadgādibhiśca śataśo nijaghāna mahāsurān pātayāmāsa caivānyān ghantā svanavimohitān

y el terrible ruido de su campana espantó a los grandes pensamientos hasta la inconsciencia, mientras Ella los cortaba con su espada. ¡Miles fueron cortados hasta su muerte!.

# asurān bhuvi pāśena baddhvā cānyānakarṣayat kecid dvidhā kṛtāstīkṣṇaiḥ khaḍgapātaistathāpare

Muchos pensamientos fueron atados por la red y arrastrados la tierra; muchos pensamientos fueron cortados en dos por el afilado filo de Su espada.

58

# vipothitā nipātena gadayā bhuvi śerate vemuśca kecidrudhiram musalena bhṛśam hatāh

Muchos pensamientos cayeron heridos a tierra por el impacto del cetro; muchos, golpeados por la maza y estando extremadamente heridos, vomitaron sangre.

59

# kecinnipatitā bhūmau bhinnāḥ śūlena vakṣasi nirantarāḥ śaraugheṇa kṛtāḥ kecidraṇājire

Algunos pensamientos, traspasados en el pecho por la lanza, cayeron a tierra (formando) una pila. Muchos pensamientos en aquel campo de batalla, golpeados por una lluvia de flechas, fueron despedazados.

60

śyenānu kāriņah prāṇān mumucustridaśārdanāh keṣāñcid bāhavaśchinnāś chinnagrīvās tathāpare

**61** 

śirāṃsi peturanyeṣāmanye madhye vidāritāḥ vicchinna jaṅghāstvapare petururvyāṃ mahāsurāḥ

62

ekabāhvakṣicaraṇāḥ kecid devyā dvidhā kṛtāḥ chinne-pi cānye śirasi patitāh punarutthitāḥ

63

kabandhā yuyudhur devyā gṛhītaparamāyudhāḥ nanṛtuścāpare tatra yuddhe tūrya layāśritāḥ

64

kabandhāśchinna śirasaḥ khaḍga śaktyṛṣṭi pāṇayaḥ tiṣṭha tiṣṭheti bhāṣanto devīmanye mahāsurāḥ

65

pātitai ratha nāgāśvair asuraiśca vasundharā agamyā sābhavat tatra yatrā bhūtsa mahā raṇaḥ

66

# śoṇitaughā mahānadyaḥ sadyas tatra prasusruvuḥ madhye cāsura sainyasya vāraṇāsura vājinām

60-66. Muchos de los pensamientos que habían atormentado a los Dioses abandonaron su soplo vital. Muchos otros perdieron sus brazos o cuellos y fueron reducidos a polvo. ¡Muchos cayeron con sus cabezas hendidas, muchos con sus cuerpos partidos al medio! Muchos cortados en las caderas; muchos perdieron un brazo, un pie, o un ojo, o fueron hechos pedazos. Muchos pensamientos, con sus cabezas cortadas, se levantaron de nuevo como cuerpos acéfalos en una

forma terrible para tomar sus armas y continuar la batalla con la Diosa. Otros troncos acéfalos danzaban la rítmica música de la batalla. Y muchos sin cabeza corrían con sus espadas, energías y otras armas y gritaban a la Diosa, "¡Para! ¡Detente!" Donde este terrible encuentro tuvo lugar, la tierra fue cubierta con carruajes, elefantes, caballos y pensamientos que la Diosa derribó, así que no había posibilidad de encontrar un camino por el cual ir y venir. Del ejército de los pensamientos, y de sus elefantes y caballos, fluyó mucha sangre, tanta como para crear un gran río.

#### 67

## kṣaṇena tanmahā sainyam asurāṇāṃ tathāmbikā ninye kṣayaṃ yathā vahnis tṛṇadāru mahācayam

En un instante el gigantesco ejército de pensamientos pereció ante la Madre del Universo, exactamente como la hierba y la madera se reducen a cenizas en un momento por un gran fuego.

### 68

## sa ca siṃho māhānādam utsrjandhuta kesaraḥ śarīrebhyo-marārīṇāmasūniva vicinvati

Y el león, sacudiendo su melena de un lado a otro y rugiendo fuertemente, extrajo la fuerza vital de muchos pensamientos.

## 69

# devyā gaņaiśca taistatra kṛtaṃ yuddhaṃ mahāsuraiḥ yathaiṣāṃ tutuṣur devāḥ puṣpa vṛṣṭimuco divi

De este modo la Diosa y su ejército emprendieron la batalla con la multitud de los grandes pensamientos, y así los Dioses en el cielo quedaron muy alegres y bañaron la tierra con una lluvia de flores.

om

tṛtīyo-dhyāyaḥ Capítulo Tres

## dhyānam

Meditación

om udyad bhānu sahasra kāntim aruņakṣaumām śiromālikām raktāliptapayodharām japavaṭīm vidyāmabhītim varan hastābjairdadhatīm trinetra vilasad vaktrāravindaśriyam devīm baddhahimāmśu ratna mukuṭām vande-ravindasthitām

Om. El cuerpo radiante de la Madre del Universo tiene la magnificencia de miles de salidas de sol. Ella está vestida con un sari de seda roja. Alrededor de Su cuello hay una guirnalda de cabezas rojas. Sus dos pechos están coloreados con pasta de sándalo roja. En Sus cuatro manos de Ella sostiene un rosario y muestra los mudras del conocimiento, de la ausencia de temor y de otorgar bendiciones. Sus tres ojos están brillando y Su boca como un botón (de flor) es extremadamente bella. Sobre Su cabeza está una corona de joyas en la que la luna está situada, y Ella está descansando sobre un asiento de loto. Con ilimitada devoción yo reverencio a esta Diosa.

## 1

# om ṛṣi ruvāca

Om. El rsi dijo:

## 2

# nihanyamānam tat sainyam avalokya mahāsuraḥ senānīścikṣuraḥ kopādyayau yoddhumathāmbikām

Cuando los grandes pensamientos vieron sus fuerzas siendo de este modo destruidas, aquel heroico general, el Destituido de Claro Entendimiento, en gran ira continuó la batalla con la Madre del Universo.

## 3

# sa devīm śaravarṣeṇa vavarṣa samare-suraḥ yathā meru gireḥ śṛṅgaṃ toyavarṣeṇa toyadaḥ

Aquel pensamiento hizo llover sobre la Madre una nube de flechas de diferentes dudas tan abundantes como las aguas que caen de la nube sobre el Monte Meru.

## 4

# tasyac chittvā tato devī līlayaiva śarotkarān jaghānaturagān bāṇair yantāram caiva vājinām

Entonces la Diosa disparó un gran número de flechas que cortaron sus flechas en pedazos, y también mataron a sus caballos y cocheros.

### 5

# ciccheda ca dhanuḥ sadyo dhvajaṃ cātisamucchṛtam vivyādha caiva gātreṣu chinnadhanvānamā śugaiḥ

Con estas Ella también cortó su arco y su bandera extraordinariamente elevada. Después de cortar su arco Ella traspasó su cuerpo con Sus flechas.

## 6

# sacchinnadhanvā viratho hataśvo hatasārathiḥ abhyadhāvata tāṃ devīṃ khaḍga karma dharo-suraḥ

Perdiendo su arco, carruajes, caballos y aurigas, este pensamiento levantó su espada y escudo y corrió detrás de la Diosa.

#### 7

# siṃha māhatya khaḍgena tīkṣṇadhāreṇa mūrdhani ājaghāna bhuje savye devī mapyati vegavān

Con el afilado filo de su espada él golpeó la cabeza del león, y con gran rapidez dio un golpe a la Diosa, en Su brazo izquierdo.

### 8

# tasyāḥ khaḍgo bhujaṃ prāpya paphāla nṛpanandana tato jagrāha śūlaṃ sa kopādaruṇa locanaḥ

Cuando aquella espada tocó Su cuerpo, se rompió en pedazos, y aquel airado pensamiento de muchas consideraciones tomó una lanza en sus manos.

### 9

# cikṣepa ca tata tattu bhadra kālyāṃ mahāsuraḥ jājvalyamānam tejobhī ravibimba mivāmbarāt

Y aquel gran pensamiento arrojó esa lanza deslumbrante sobre la Persona Excelente Más Allá del Tiempo, exactamente como el Sol llena los cielos con su brillo deslumbrante.

## 10

# dṛṣṭvā tadā patac chūlam devī śūlamamuñcata tacchūlam śatadhā tena nītam sa ca mahāsurah

Cuando la Diosa vio esta lanza viniendo en su dirección, Ella, también, soltó Su lanza, la cual partió la lanza de él en numerosos pedazos, y el Destituido de Claro Entendimiento abandonó su vida.

## 11

# hate tasmin mahāvīrye mahişasya camūpatau ājagāma gajā rūḍhaś cāmarastri daśārdanaḥ

Después de la muerte del valiente general en el ejército del Gran Ego, el Destituido de Claro Entendimiento, que había sido la fuente de aflicción para muchos Dioses, Inconstancia se acercó montado sobre un elefante.

## **12**

# so-pi śaktim mumocātha devyāstāmambikā drutam hunkārābhihatām bhūmau pātayāmāsa niṣprabhām

Él atacó a la Diosa por encima con su energía, pero la Madre del Universo, con el ruido de Su Mantra "Hum", le hirió, y despojado de luz, la energía cayó en la tierra.

### 13

# bhagnāṃ śaktiṃ nipatitāṃ dṛṣṭvā krodha samanvitaḥ cikhsepa cāmaraḥ śūlaṃ bāṇaistadapi sācchinat

Cuando descubrió que su energía fue abatida, Inconstancia se volvió inmensamente furioso. En ese momento arrojó su lanza en la dirección de Ella, pero la Diosa la cortó con sus flechas.

#### 14

# tataḥ siṃhaḥ samutpatya gajakumbhāntare sthitaḥ bāhuyuddhena yuyudhe tenoc caistridaśāriṇā

El león saltó sobre la cabeza del elefante y empezó una intensa batalla con aquel pensamiento.

## 15

# yuddhyamānau tatastau tu tasmān nāgān mahīm gatau yuyudhāte-tisamrabdhau prahārairatidāruņaiḥ

Los dos pensamientos lucharon con disposición, y el elefante cayó al suelo. Entonces se levantaron enfurecidos y empezaron a luchar nuevamente con golpes violentos.

### 16

# tato vegāt khamutpatya nipatya ca mṛgāriṇā karaprahāreṇa śiraś cāmarasya pṛthak kṛtam

Después de eso el león saltó con gran rapidez en el aire, y cayendo del cielo, decapitó la cabeza de Inconstancia de su cuerpo.

### **17**

# udagraśca raņe devyā śilāvṛkṣā dibhirhataḥ dantamuṣṭi talaiścaiva karālaśca nipātitaḥ

Arrogancia fue matado por la Diosa con palos y piedras en aquel campo de batalla, y golpeando con sus patas y mordiendo con sus dientes, el león abatió a Incredulidad.

#### 18

# devī kruddhā gadāpātaiś cūrņayāmāsa coddhatam bāņkalaṃ bhindipālena bāṇaistāmraṃ tathāndhakam

Golpeando coléricamente con su cetro, la Diosa redujo el poder de Arrogancia. Recuerdos fue cortado por la espada y Ansiedad y Ceguera por sus flechas.

#### 19

# ugrāsyam ugravīryam ca tathaiva ca mahāhanum trinetrā ca triśūlena jaghāna parameśvarī

Temperamento Violento, Pasión y Gran Engaño, también, fueron muertos por la Vidente de Todo con tres ojos.

## 20

## biḍālasyāsinā kāyāt pātayāmāsa va śiraḥ durdharam durmukham cobhau śarairninve vamaksavam

La cabeza de Hipocresía fue cortada por la espada, y Tentación Irresistible y Boca Sucia fueron enviados al Reino de la Muerte por Sus flechas.

#### 21

# evam samkşīyamāne tu svasainye mahişāsurah māhişena svarūpena trāsayāmāsa tān ganān

Al ver su ejército siendo destruido, el Gran Ego asumió la forma de un búfalo, y él mismo empezó a aterrorizar a las tropas de la Diosa.

### 22

## kāmścit tunda prahārena khuraksepais tathāparān

## lāngūlatāditamścānyān chringābhyām ca vidāritān

#### 23

# vegena kāṃścidaparān nādena bhramaṇena ca niḥśvāsapavanenānyān pātayāmāsa bhūtale

22-23. Algunas veces luchaba con su hocico, algunas veces daba puntapiés con sus cascos en el aire, algunas veces golpeaba con su cola, otras veces giraba por todas partes hiriendo con sus cuernos. Con gran rapidez y un gran grito de guerra, jadeante, disipó las tropas sobre la tierra.

### 24

# nipātya pramathānīkam abhyadhāvata so-suraḥ simham hantum mahādevyāḥ kopam cakre tato-mbikā

Estando las tropas de la Diosa en posición desfavorable, ese pensamiento avanzó para matar al león de la Diosa. Así, la Madre del Universo se volvió muy furiosa.

#### 25

# so-pi kopān mahāvīryaḥ khurakṣuṇṇamahītalaḥ śriṅgābhyāṃ parvatanuccāṃścikṣepa ca nanāda ca

El gran ser maligno, el Gran Ego, también se enojó mucho. Él pateó la tierra con sus cascos, y levantó grandes montañas con sus cuernos y las arrojó lejos a medida que gritaba.

## 26

## vegabhramaṇa vikṣuṇṇā maḥī tasya vyaśīryata lāṇgūlenā hataścābdhiḥ plāvayāmāsa sarvataḥ

Debido a la gran rapidez de este pensamiento, la tierra se agrietó atemorizada; su rabo azotó el mar del deseo, haciendo que las aguas inundaran la tierra.

## 27

# dhutaśṛṅgavibhinnāśca khaṇḍam khaṇḍaṃ yayurghanāḥ śvāsānilāstāḥ śataśo nipetur nabhaso-calāḥ

Sacudiéndolas sobre sus cuernos, arrojó y dividió las nubes en partes, y arrojadas por la intensa velocidad de su respiración, las montañas cayeron en el espacio.

## 28

# iti krodha samādhmātamāpatantam mahāsuram dṛṣṭvā sā caṇḍikā kopam tadvadhāya tadākarot

Y manteniendo la batalla en esta gran ira, el gran pensamiento avanzó en dirección a Ella, porque Aquella que Desgarra los Pensamientos asumió ira y se preparó para matarlo.

## **29**

# sā kṣiptvā tasya vai pāśaṃ taṃ babandha mahāsuram tatyāja māhiṣaṃ rūpaṃ so-pi baddho mahāmṭdhe

Lanzando Su red, Ella sostuvo al gran pensamiento. Después de ser apresado en aquella gran batalla, él dejó su forma de búfalo.

### 30

# tataḥ siṃho-bhavatsadyo yāvat tasyāmbikā śiraḥ chinatti tāvat puruṣaḥ khaḍga pāṇiradṛśyata

Después se manifestó en la forma de un león. En esta condición la Madre del Universo se preparó para cortar su cabeza, pero de algún modo cambió su forma nuevamente a la de un

hombre sosteniendo una espada.

## 31

# tata evāśu puruṣaṃ devī ciccheda sāyakaiḥ

# tam khadgacarmanā sārddham tatah so-bhūnmahāgajah

Entonces la Diosa lanzó instantáneamente sobre él una lluvia de flechas, y con la espada y el escudo, Ella quedó lista para traspasarlo. Entonces él tomó la forma del Rey de los Elefantes.

## **32**

## kareṇa ca mahāsiṃhaṃ taṃ cakarṣa jagarja ca karṣatastu karaṃ devī khaḍgena nirakṛntata

Con su trompa él comenzó a empujar al inmenso león de la Diosa y gritar, (y) a medida que él estaba empujando, Ella cortó su trompa con la espada.

### 33

## tato mahāsuro bhūyo māhiṣam vapurāsthitaḥ tathaiva kṣobhayāmāsa trailokyam sacarācaram

Así el gran pensamiento nuevamente vistió el cuerpo de un búfalo, y como antes, con la inhalación y exhalación de su respiración, él (hizo) temblar los tres mundos con todo lo que era móvil e inmóvil.

## 34

## tataḥ kruddhā jaganmātā caṇḍikā pānamuttamam papau punaḥ punaścaiva jahāsāruṇa locanā

Con gran furia la Madre del Mundo Perceptible, Aquella Que Desgarra los Pensamientos, por muchas veces bebió una esencia excelente y con los ojos rojos empezó a reír a carcajadas.

## **35**

# nanarda cāsuraḥ so-pi balavīryamadoddhataḥ viṣāṇābhyāṃ ca cikṣepa caṇḍikāṃ prati bhūdharān

En la fuerza y coraje de aquel éxtasis salvaje, aquel malvado demonio gruñó, y con sus cuernos, arrojó las montañas en dirección de Aquella Que Desgarra los Pensamientos.

## 36

# sā ca tān prahitāṃstena cūrṇayantī śarotkaraiḥ uvāca tam madoddhūta mukha rāgā kulāksaram

Ella empezó a aplastar las montañas con Sus flechas del Lenguaje. Hablando en el éxtasis de la esencia, Su boca se volvió roja y su lengua tartamudeaba.

## **37**

## devyuvāca

La Diosa dijo:

## 38

## garja garja kṣaṇaṃ muḍha madhu yāvat pibāmyaham mayā tvayi hate-traiva garjiṣyantyāśu devatāḥ

"¡Ruge, ruge, tonto! Pues, mientras yo bebo esta esencia, gruñe lo que quieras. Tu muerte está en Mis manos, y cuando termine de beber, pronto los Dioses estarán rugiendo".

# ṛṣi ruvāca

El ṛṣi dijo:

## 40

# evamuktvā samutpatya sā-rūḍhā taṃ mahāsuram pādenākramya kaṇṭhe ca śūlenainamatāḍayat

Hablando así, la Diosa saltó y subió sobre aquel gran pensamiento. Pisando sobre él e inmovilizándolo con su pie, Ella lo golpeó en la garganta con Su lanza.

## 41

# tataḥ so-pi padā-krāntas tayā nijamukhāt tataḥ ardhaniṣkrānta evāsīd devyā vīryeṇa saṃvṛtaḥ

El Gran Ego en consecuencia, alcanzado por el pie de la Diosa, cambió su forma desde su boca, pero sólo fue capaz de liberar la mitad de su cuerpo. Y con Su gran fuerza la Diosa la dominó.

## 42

# ardhanişkrānta evāsau yudhyamāno mahāsuraḥ tayā mahāsinā devyā śiraśchittvā nipātitah

A pesar de la mitad de su cuerpo terminado, el gran pensamiento batalló contra la Diosa. Entonces la Diosa le cortó la cabeza con una gran espada de dos filos.

#### 43

# tato hāhākṛtaṃ sarvaṃ daitya sainyaṃ nanāśa tat praharṣaṃ ca paraṃ jagmuḥ sakalā devatāgaṇāḥ

Gritando y llorando los pensamientos que quedaron de aquel ejército corrían lejos, y todos los Dioses se volvieron extremadamente alegres.

## 44

# tuṣṭuvustāṃ surā devīṃ saha divyair maharṣibhiḥ jagur gandharva patayo nanṛtuścāp sarogaṇāḥ

Con gran satisfacción los Dioses se unieron a los grandes videntes en himnos de alabanza a la Diosa, mientras que el coro celestial y las ninfas cantaban y bailaban alegremente.

om

# caturtho-dhyāyaḥ Capítulo Cuatro

# dhyānam

Meditación

om kālābhrābhām kaṭākṣairarikulabhayadām maulibaddhendurekhām śaṅkham cakram kṛpāṇam triśikhamapikarairudvahantīm trinetrām siṃhaskandhādhirūḍhām tribhuvanam akhilam tejasā pūrayantīm dhyāyed durgām jayākhyām tridaśaparivṛtām sevitām siddhi kāmaih

Om. Meditamos sobre Aquella que es siempre servida por todos los hombres que desean la Perfección Suprema, quien está rodeada por todos los lados por los Dioses, la Diosa que Remueve las Dificultades, que es llamada Jayā-Victoria. Su hermoso cuerpo es espléndidamente oscuro como una nube cargada de lluvia. Con Su aspecto parece que Ella instila miedo en las multitudes de enemigos. Un dígito de la luna se ha fijado sobre Su cabeza donde brilla. En Sus manos Ella sostiene la concha, el disco, una pequeña espada o cimitarra, y un tridente. Ella tiene tres ojos. Y se encuentra sentada sobre un león, y Su radiante iluminación llena completamente los tres mundos.

# 1 om ṛṣi ruvāca Om. El Rsi dijo:

2

śakrādayaḥ suragaṇā nihate-tivīrye tasmindurātmani surāribale ca devyā tāṃ tuṣṭuvuḥ praṇati namra śiro dharāṃsā vāgbhih praharsa pulakodgamacārudehāh

Después de la muerte de aquel pensamiento excesivamente vigoroso y malvado, el Gran Ego, y la destrucción de su ejército de perturbaciones por la mano de la Divina Diosa, el Gobierno del Puro junto con otros seres divinos, con sus cabezas curvadas en reverencia, empezaron a cantar himnos de alabanza a la Emperatriz Suprema. Gozaban de excesivo deleite y delicioso entusiasmo.

3

devyā yayā tatam idam jagadāt maśaktyā niśśeṣa devagaṇa śakti samūhamūrtyā tāmambikām akhila deva maharṣipūjyāṃ bhaktyā natāḥ sma vidadhātu śubhāni sā naḥ

Su naturaleza intrínseca es el conjunto de la energía de todos los Dioses; con Su energía penetra

en todo el universo. Ella es altamente respetable por todos los Dioses y Videntes de Sabiduría Sagrada. A la Madre del Universo, con la mayor devoción, reverenciamos. Que nos conceda todo el bienestar.

4

yasyāḥ prabhāvam atulaṃ bhagavān ananto brahmā haraśca na hi vaktumalaṃ balaṃ ca sā caṇḍikākhila jagat pari pālanāya nāśāya cāśubha bhayasya matim karotu

Cuya incomparable grandeza y fortaleza, el Señor del Universo que crea, preserva y disuelve la creación, es incapaz ni siquiera de enaltecer, pueda esta Emperatriz Suprema, Que Desgarra los Pensamientos, cuidar de proteger a todo el mundo y destruir el miedo y la impureza.

5

yā śrīḥ svayaṃ sukṛtinaṃm bhavaneľvalakṣmīḥ pāpātmanāṃ kṛtadhiyāṃ hṛdayeṣu buddhiḥ śraddhā satāṃ kulajana prabhavasya lajjān tāṃ tvāṃ natāḥ sma paripālaya devi viśvam

Ella es la Diosa de la Verdadera Riqueza en los hogares de almas virtuosas y la miseria de aquellos que ejecutan la maldad. Ella es la Inteligencia en los corazones de los que tienen la mente pura, la Fe en los sinceros, y la Humildad en los verdaderamente nobles. Ante esta Diosa Divina nos curvamos con reverencia. Por favor protege todo el universo.

6

kim varnayāma tava rūpam acintyam etat kim cātivīryam asurakṣaya kāri bhūri kim cāhaveṣu caritāni tavād bhutāni bhutāni sarveṣu devyasura deva gaṇādikeṣu

¿Cómo podemos describir Tu forma inconcebible o Tu conducta excepcional mostrada en la batalla entre todos los Dioses y los pensamientos, como Tu valiéntemente mataste a los pensamientos y otros seres malignos?

7

hetuḥ samasta jagatāṃ triguṇāpi doṣair na jñāyase hariharādibhirapya pārā sarvāśrayākhilamidaṃ jagadaṃ śabhūtam avyākṛtā hi paramā prakṛtis tvamādyā

En el origen de toda la existencia perceptible Tu eres la causa. Dentro de Ti están las tres cualidades de la Naturaleza: creación, actividad y descanso. Estas tres existen en Ti, pero Tu no tienes conexión con cualquiera de sus efectos. Tu eres superior a la concepción de la Conciencia Suprema, al Gran Dios y a los demás Dioses. Tu eres el soporte de todo. Todo este universo perceptible sólo es una porción de Tu ser, porque Tu eres el Ser Primordial imperceptible, la Naturaleza Suprema.

8

yasyāḥ samasta suratā samudīraṇena tṛptiṃ prayāti sakaleṣu makheṣu devi svāhāsi va pitṛgaṇasya ca tṛpti hetur uccāryase tvamata eva janaih svadhā ca

Divina Diosa, en todos los sacrificios Tu eres la palabra Svaha, Yo Soy Uno con Dios, por cuya pronunciación todos los Dioses alcanzan la satisfacción. Al mismo tiempo, Tu eres realizada por todas las personas como las Oblaciones de Alabanza a los Ancestros, Svadha, la causa de satisfacción de los antepasados.

9

yā mukti heturavi cintya mahāvratā tvam abhyasyase suniyatendriya tattva sāraiḥ mokṣārthibhir munibhirasta samasta doṣair vidyāsi sā bhagavatī paramā hi devi

Oh Diosa, para aquellos que buscan realización, la inculcación de la libertad absoluta, son inconcebibles las grandes austeridades a ser realizadas para estar despojados de todas las imperfecciones, teniendo los sentidos dominados, cumpliendo con la esencia de los principios de la Verdad. Emperatriz Suprema, para el sabio que practica ansiando por aquella liberación, la Realización del Conocimiento Supremo eres Tu.

#### 10

śabdātmikā suvimalargya juṣāṃ nidhānam udgītharamya padapāṭhavatāṃ ca sāmnām devi trayī bhagavatī bhavabhāvanāya vārttā ca sarva jagatāṃ paramārtti hantrī

Tu eres la naturaleza intrínseca del sonido y extraordinariamente pura, así como el Rg Veda, el Yājur Veda y el Sāma Veda con el modo especial de pronunciación de las canciones en alabanza a lo Divino; Tu eres el fundamento. Tu eres los tres Vedas y la Emperatriz Suprema. La creación y la protección del universo es la actividad que Tu manifiestas. Tu eres la Destructora del Miedo y la Aflicción en todo el universo perceptible.

#### 11

medhāsi devi viditākhila śāstrasārā durgāsi durgabhava sāgara naurasaṅgā śrīḥ kaiṭabhāri hṛdayai kakṛtādhivāsā gaurī tvameva śaśimauli kṛta pratiṣṭhā

Oh Diosa, Tu eres la energía de la inteligencia por la cual la esencia de todas las escrituras es entendida. Como la Diosa Que Alivia las Aflicciones, Tu eres el barco que lleva a los aspirantes a través del océano de las dificultades de los pensamientos mundanos liberándolos de las ataduras. Tu te manifiestas como la Diosa de la Riqueza en el corazón de la Conciencia al luchar contra las ansias de la necesidad, y como la Diosa de la Luz para el Señor Śiva que usa la luna como una diadema.

## **12**

īṣat sahāsamamalam pari pūrṇa candra bimbānu kāri kanakottama kānti kāntam atyadbhutam prahṛtamāttaruṣā tathāpi vaktram vilokya sahasā mahiṣāsureṇa

La sonrisa en Tu rostro brilla pura como el esplendor del reflejo de la luna llena, o como el oro excelente, deseable como la belleza aumentada por el amor. Incluso después de ver toda esta belleza, el Gran Ego atacó violentamente con rabia; y este fue un acto extremadamente incomprensible.

drogaduraţvā tu devi kupitam bhrukuţīkarālam udyac chaśāṇka sadṛśac chavi yanna sadyaḥ prāṇān mumoca mahiṣas tadatīva citram kairjīvyate hi kupitān takadarśanena

Diosa, es más increíble aún que el Gran Ego no haya abandonado su vida inmediatamente después de ver Tu rostro furioso, terrible con las cejas fruncidas y de color rojizo como la luna naciente; ¿quién puede proseguir con su ser individual viendo a la Gobernante de la Disolución?

#### 14

devi prasīda paramā bhavatī bhavāya sadyo vināśayasi kopavatī kulāni vijñātametadadhunaiva yadastametan nītaṃ balaṃ suvipulaṃ mahiṣāsurasya

Oh Diosa, se misericordiosa. Cuando Tu estás satisfecha como la naturaleza intrínseca del Alma Universal, todo el mundo disfruta de riqueza y prosperidad. Y cuando Tu ira es conocida, inmediatamente las estirpes de los enemigos son destruidas, como hemos comprobado en el momento cuando el Gran Ego con sus grandes fuerzas encontraron la muerte.

#### 15

te sammatā janapadeṣu dhanāni teṣāṃ teṣāṃ yaśāṃsi na ca sīdati dharma vargaḥ dhanyāsta eva nibhṛtāt majabhṛtyadārā yehasaṃ sadābhyudayadā bhavatī prasannā

Tu eres la Otorgadora de Todo Bienestar, aquellos con quienes Tu estás satisfecha son ciertamente respetados en su país. Ellos están dotados con el bienestar, y sus actos de Sabiduría y Armonía no perecen. Ellos son bendecidos con la devoción de sus hijos, esposas y siervos.

### 16

dharmyāṇi devi sakalāni sadaiva karmāṇ yatyādṛtaḥ pratidinaṃ sukṛtī karoti svargaṃ prayāti ca tato bhavatī prasādā lokatraye-pi phaladā nanu devi tena

Por Tu gracia, Oh Diosa, las almas meritorias ejecutan todos los días las condiciones de la disciplina espiritual y conducta correcta con la mayor fe y devoción, y así alcanzan la percepción celestial. Por que, ¿no eres Tu la otorgadora de todos los frutos en los tres mundos?

## 17

durge smṛtā harasi bhītima śeṣa jantoḥ svasthaiḥ smṛtā matimatīva śubhāṃ dadāsi dāridrya duḥkha bhayahāriṇi kā tvadanyā sarvopakāra karaṇāya sadā-rdracittā

Aliviadora de las Dificultades, por recordarte, el miedo de todos los seres vivos es disipado. Cuando eres recordada por aquellos individuos en armonía con el crecimiento espiritual, Tu aumentas su bienestar y su inteligencia. ¿Quién es como Tu, Oh Disipadora de la Pobreza, Dolor y Miedo, cuyo comportamiento acogedor siempre extiende amparo compasivo para todos?

18 ebhir hatair jagad upaiti sukham tathai te kurvantu nāma narakāya cirāya pāpam saṃgrāmamṛtyum adhigamya divaṃ prayāntu

## matveti nūnamahitān vinihamsi devi

Todo el cosmos está satisfecho por la destrucción de esta animosidad, aunque estos imprudentes seres hayan cometido pecados suficientes para garantizar un sufrimiento infinito en el infierno, aún así que alcancen el reino del cielo por encontrar su muerte en la batalla contra Mí. Pensando así, Oh Diosa, ciertamente Tu destruyes todo antagonismo.

## 19

dṛṣṭvaiva kiṃ na bhavatī prakaroti bhasma sarvā surānariṣu yatprahiṇoṣi śastram lokān prayāntu ripavo-pi hi śastra pūtā ittham matirbhavati tesvapi te-tisādhvī

¿Por qué solamente Tu mirada no reduce todos esos pensamientos a cenizas? Entonces, siendo purificados por las armas, estos pensamientos pueden ser elevados a los mundos más elevados. Tu eres tan benevolente que piensas en el bienestar de Tus enemigos.

## 20

khadga prabhānikara visphuraṇais tathograiḥ śūlāgra kānti nivahena dṛśo-surāṇām yannāgatā vilaya maṃśumad indu khaṇda yogyānanaṃ tava vilokayatāṃ tadetat

Si la luz de Tu espada y el brillo deslumbrante de Tu lanza no pudieron cegar los ojos de los pensamientos, fue porque ellos también vieron los rayos de luz como el brillo de la luna, la Dadora de Bienaventuranza, teniendo la visión de Tu linda cara.

#### 21

durvṛtta vṛtta śamanam tava devi śīlam rūpam tathaitada vicintyam atulyamanyaiḥ vīryam ca hantṛ hṛtadeva parākramāṇām vanrisvapi prakatitaiva dayā tvayettham

Oh Diosa, Tu inclinación es erradicar la conducta incorrecta del pecaminoso. Con la visión de Tu forma, ningún otro concepto puede ser contemplado pues no existe ningún semejante. Por eso Tu energía y coraje al matar esos pensamientos que estaban destruyendo el poder de los Dioses. De este modo Tu manifiestas Tu compasión a los enemigos.

## 22

kenopamā bhavatu te-sya parākramasya rūpam ca śatru bhaya kārya tihāri kutra citte kṛpā samaraniṣṭhuratā ca dṛṣṭā tvayyeva devi varade bhuvana traye-pi

¡Oh Diosa, Otorgadora de los Deseos! ¿Con qué puede compararse Tu valor? Tu causas miedo a los enemigos con Tu belleza excesiva. ¿Dónde hay una forma por encima de la tuya propia? Bondad en el corazón y severidad en la batalla; en todos los tres mundos estas dos sólo pueden ser vistas en Ti.

#### 23

trilokyam etadakhilam ripunāśanena trātam tvayā samaramūrdhani te-pi hatvā nītā divam ripuganā bhayam apyapāstam asmākamunmadasurāri bhavam namaste

Matando a esos enemigos Tu proteges a todos los tres mundos. Por agonizar en la batalla esos

enemigos alcanzaron el cielo, y Tu disipas todos nuestros miedos de los pensamientos. ¡Nos inclinamos ante Ti!

### 24

# śūlena pāhi no devi pāhi khaḍgena cāmbike ghaṇṭā svanena naḥ pāhi cāpajyāniḥ svanena ca

Oh Diosa, protégenos con tu lanza; Madre del Universo, protégenos con tu espada. Protégenos con el sonido de tu campana, y protégenos con el vibrar de tu arco tensado.

### 25

# prācyām rakṣa pratīcyām ca caṇḍike rakṣa dakṣiṇe bhrāmaṇenātmaśūlasya uttarasyām tatheśvari

Protégenos en el este, protégenos en el Oeste; Tu que Desgarras los Pensamientos, protégenos en el Sur. Así gira Tu lanza y protégenos en el Norte.

#### 26

# saumyāni yāni rūpāṇi trailokye vicaranti te yāni cātyarthaghorāni tai raksāsmāms tathā bhuva

En los tres mundos existen formas de Tu delicada belleza y otras extraordinariamente espeluznantes que son concebidas. Con todas ellas protégenos y protege al mundo.

## 27

# khaḍga śūla gadādīni yāni cāstrāṇi te-mbike karapallavasaṅgīni tairasmān rakṣa sarvataḥ

Oh Madre del Universo, protégenos en todas partes y todos los momentos con tu espada, tu lanza, tu cetro; protégenos en todos lados con cada arma que está en Tus adorables manos.

## 28

## rși ruvāca

El rși dijo:

## 29

# evam stutā surairdivyaih kusumair nandanod bhavaih arcitā jagatām dhātrī tathā gandhānulepanaih

Así los Dioses cantaron alabanzas a la Creadora del Universo Perceptible y la adoraron con flores y perfumes entre otros elementos del jardín del deleite.

### 30

# bhaktyā samastais tridaśair divyair dhūpaistu dhūpitā prāha prasādasumukhī samastān praṇatān surān

Cuando todos unidos en la más completa y divina devoción ofrecieron incienso, fragancias y alimentos, se curvaron respetuosamente ante la Diosa, y con un semblante sereno Ella les habló.

## **31**

## devyuvāca

La Diosa dijo:

## 32

## vrivatām tridaśāh sarve vadasmatto-bhivāñchitam

Os concederé la realización de vuestros deseos.

#### 33

## devā ūcuḥ

Los Dioses dijeron:

#### 34

## bhagavatyā kṛtaṃ sarvaṃ na kiñcid avaśiṣyate

La Emperatriz Suprema ha realizado todos nuestros deseos y no hay nada que haya quedado por hacer.

## 35

yadayam nihatah śatrur asmākam mahiṣāsurah yadi cāpi varo deyas tvayāsmākam maheśvari

### 36

saṃsmṛtā saṃsmṛtā tvaṃ no hiṃsethāḥ paramāpadaḥ yaśca martyaḥ stavairebhis tvaṃ stoṣyatyamalānane

#### 37

# tasya vittarddhivibhavair dhana dārādi sampadām vṛddhaye-smatprasannā tvaṃ bhavetāḥ sarvadāmbike

35-37. Nuestro enemigo el Gran Ego fue muerto. ¡Oh Gran Vidente de Todo!, ¿más allá de eso Tu deseas concedernos una dádiva? Entonces siempre que nosotros Te recordemos, en ese momento concédenos la visión intuitiva y remueve nuestras aflicciones. Y, Oh Madre del Universo, siempre que un hombre ore a Ti con esos versos, que Tú puedas aumentar su conocimiento, prosperidad y grandeza, así como sus otras posesiones en la vida. ¡Oh Madre! Se siempre satisfecha con nosotros y concede bienestar y prosperidad.

## 38

## rsi ruvāca

El rși dijo:

## 39

## iti prasāditā devair jagator-the tathā-tmanaḥ tathet yuktvā bhadrakālī babhūvāntarhitā nṛpa

Oh Rey, cuando los Dioses oraron por su propio bienestar y el mundo, la Persona Excelente Más Allá del Tiempo quedó satisfecha y dijo, "Que así sea", y desapareció de la visión.

#### 40

# ityetatkathitam bhūpa sambhūtā sā yathā purā devī devaśarīrebhyo jagat traya hitaiṣiṇī

Vuestra Alteza, yo conté la historia de cómo en tiempos pasados la Diosa que desea el bienestar de los tres mundos se manifestó desde los cuerpos de los Dioses.

#### 41

punaśca gaurīdehātsā samudbhūtā yathābhavat vadhāya duṣṭa daityānāṃ tathā śumbha niśumbhayoḥ

### 42

rakşanāya ca lokānām devānām upakārinī

## tacchrnuśva mayā-khyātam yathā vatkathayāmi te

41-42. Y ahora, Oh Alma Virtuosa, de esa misma manera, narraré su aparición del cuerpo de la Diosa de Luz, la matadora de los pensamientos corruptos, Vanidad y la Auto-depreciación, y la Dadora de Asistencia a los Dioses para proteger a todos los tres mundos. Por favor, escucha todo ese episodio que ahora voy a narrar.

hrīm om

pañcamo-dhyāyaḥ Capítulo Cinco

# viniyogaḥ

Aplicación

om asya śrī uttara caritrasya rudra ṛṣiḥ mahāsarasvatī devatā anuṣṭup chandaḥ bhīmā śaktiḥ bhrāmarī bījaṃ sūryas tattvaṃ sāmavedaḥ svarūpaṃ mahāsarasvatī prītyarthe uttara caritra pāṭhe viniyogaḥ

Om. En el momento en que se desarrolló el episodio y concluyendo: la Aliviadora de los Sufrimientos es el Vidente, la Gran Diosa del Conocimiento Todo Penetrante es la deidad, Anuṣṭup (verso de 32 sílabas) es la métrica, Bhīmā es la energía, Bhrāmarī la semilla, el Sol es el principio, el Sāma Veda es la naturaleza intrínseca, y para la satisfacción de la Gran Diosa del Conocimiento Todo Penetrante este último episodio está siendo recitado.

## dhyānam

Meditación

ghaṇṭā śūla halāni śaṇkha musale cakraṃ dhanuḥ sāyakaṃ hastābjair dadhatīṃ ghanānta vilasacchītāṃ śutulya prabhām gaurīdeha samudbhavāṃ trijagatām ādhārabhūtāṃ mahāpūrvāmatra sarasvatīm anubhaje śumbhādi daityārdinīm

Cargando en sus manos la campana del sonido continuo, la lanza de la concentración, el arado de sembrar semillas del Camino de la Verdad hacia la Sabiduría, la caracola de las vibraciones, el pilón de la depuración, el disco del tiempo giratorio, el arco de la determinación y la flecha del lenguaje, cuyo brillo es como la luna de otoño, cuya apariencia es la más bella, que se manifestó del cuerpo de Aquella Quien es Rayos de Luz, y es el soporte de los tres mundos, a esta Gran Diosa del Conocimiento Todo penetrante, que ha destruido la Vanidad y la Autodepreciación, y otros pensamientos, yo adoro.

## 1

# om klīm ṛṣi ruvāca

Om Klīm el rsi dijo:

#### 2

# purā śumbha niśumbhābhyām asurābhyām śacīpateḥ trailokyam yajña bhāgāśca hṛtā madabalāśrayāt

En el pasado existían dos pensamientos, Vanidad y Auto-depreciación, que, con su vanidad abundante, despojaron al Gobierno del Puro, al Marido de la Energía que Gobierna y el Maestro de los Tres Mundos, de una porción de sacrificio.

3 tāveva sūryatāṃ tadvad adhikāraṃ tathaindavam kauberamatha yāmyaṃ ca cakrāte varuṇasya ca

4

tāveva pavanarddhim ca cakraturvahni karma ca tato devā vinirdhūtā bhraṣṭa rājyāḥ parājitāḥ

5

hṛtādhikārāstridaśās tābhyām sarve nirākṛtām mahāsurābhyām tām devīm samsmarantya parājitām

6

# tayāsmākam varo datto yathā-patsu smṛtākhilāḥ bhavatām nāśayiṣyāmi tatkṣaṇāt paramāpadaḥ

3-6. Estos dos asumieron los dominios de la Luz de la Sabiduría y la Devoción, del Señor de la Abundancia, del Poder de Control y del Señor del Equilibrio, y los hizo subservientes. La eficacia de la Emancipación y de la Luz de Meditación también se perdieron. Estos dos derrotaron a los Dioses, asumieron sus autoridades, y deterioraron el reino, y con falta de respeto expulsaron a todos los Dioses del cielo. Siendo así insultados por los dos grandes pensamientos, los Dioses recordaron a la Diosa Invencible, y pensaron en la dádiva que la Madre del Universo les había dado: que en cualquier momento de adversidad, si vosotros me recordáis, en esta ocasión yo erradicaré todas vuestras aflicciones.

7

# iti kṛtvā matim devā himavantam nageśvaram jagmustatra tato devīm viṣṇumāyām pratuṣtuvuḥ

Pensando así, los Dioses fueron al Rey de las Montañas, Himalayas, y allí empezaron a exaltar a la Diosa, la Maestra Suprema, la Gran Dimensión de la Conciencia que Todo Permea.

8

## devā ūcuḥ

Los dioses dijeron:

9

# namo devyai mahādevyai śivāyai satatam namaḥ namaḥ prakṛtyai bhadrāyya niyatāḥ praṇatāḥ sma tām

Nosotros reverenciamos a la Diosa, la Gran Diosa, la Energía de la Infinita Bondad siempre nosotros reverenciamos. Reverenciamos la Naturaleza, la Persona Excelente, con disciplina nosotros reverenciamos.

10

# raudrāyai namo nityāyai gauryai dhātryai namo namaḥ jyotsnāyai cendurūpiṇyai sukhāyai satatam namaḥ

A la Aliviadora de los Sufrimientos nosotros reverenciamos, la Eterna, la Personificación de Rayos de Luz, la Creadora, a Aquella que Manifiesta la Luz, la forma de Devoción, la Felicidad, continuamente nosotros reverenciamos.

### 11

kalyānyai pranatām vrddhyai siddhyai kurmo namo namah

## nairṛtyai bhūbhṛtām lakṣmyai śarvānyai te namo namah

Para el Bienestar de aquellos que se inclinan, nos inclinamos; al Cambio, a la Perfección, a la Disolución, a la Riqueza que sustenta la tierra, a la Esposa de la Conciencia, a Ti, nos inclinamos, nos inclinamos.

#### 12

## durgāyai durgapārāyai sārāyai sarvakāriņyai khyātyai tathaiva kṛṣṇāyai dhūmrāyai satatam namaḥ

A Aquella que Remueve las Dificultades, Aquella que Remueve Más que Todas las Dificultades, a la Esencia, la Causa de Todo, la Percepción y Autora de Todo, la Persona Incognoscible, continuamente nosotros reverenciamos.

#### 13

## atisaumyāti raudrāyai natāstasyai namo namaḥ namo jagat pratiṣṭhāyai devyai kṛtyai namo namaḥ

A la Extremadamente Bella y Extremadamente Fiera, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos. Nosotros reverenciamos a la Establecedora del Universo Perceptible, a la Diosa, Toda Acción, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

### 14-15-16

## yā devī sarva bhūteṣu viṣṇu māyeti śabditā namastasyai namastasyai namo namaḥ

Divina Diosa en toda la existencia que reside como la Forma de Conciencia Perceptible que Todo Penetra, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros La reverenciamos, nosotros La reverenciamos.

### 17-18-19

## yā devī sarva bhūteṣu cetanetyabhi dhīyate namastasyai namastasyai namo namaḥ

A la Divina Diosa en toda la existencia que reside en toda la Conciencia y es conocida por las reflexiones de la mente, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

## 20-21-22

# yā devī sarva bhūteṣu buddhi rūpeṇa saṃsthitā namastasyai namastasyai nama namaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Inteligencia, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

## 23-24-25

# yā devī sarva bhūteṣu nidrā rūpeṇa saṃsthitā namastasyai namastasyai namastasyai nama namaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda existencia en la forma de Sueño, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

### 26-27-28

yā devī sarva bhūteşu ksudhā rūpeņa saṃsthitā

## namastasyai namastasyai namo namah

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Hambre, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos.

### 29-30-31

# yā devī sarva bhūteṣu chāyā rūpeṇa saṃsthitā namastasyai namastasyai nama namaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda existencia en la forma de Apariencia, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a ella, nosotros reverenciamos a ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 32-33-34

# yā devī sarva bhūteşu śakti rūpeņa saṃsthitā namastasyai namastasyai nama namaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda existencia en la forma de Energía, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 35-36-37

## yā devī sarva bhūteṣu tṛṣnā rūpeṇa saṃsthitā namastasyai namastasyai namo namaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Deseo, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

## 38-39-40

## yā devī sarva bhūteṣu kṣānti rūpeṇa saṃsthitā namastasyai namastasyai namo namaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Perdón Paciente, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 41-42-43

## yā devī sarva bhūteṣu jāti rūpeṇa saṃsthitā namastasyai namastasyai namo namaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Todos los Seres Vivientes, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 44-45-46

# yā devī sarva bhūteṣu lajjā rūpeṇa saṃsthitā namastasyai namastasyai nama namaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Humildad, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 47-48-49

yā devī sarva bhūteşu śānti rūpeņa saṃsthitā namastasyai namastasyai nama namaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Paz, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 50-51-52

# yā devī sarva bhūteṣu śraddhā rūpeṇa saṃsthitā namastasyai namastasyai namo namaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Fe, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 53-54-55

# yā devī sarva bhūteşu kānti rūpeņa saṃsthitā namastasyai namastasyai namastasyai namo namaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de la Belleza Aumentada por el Amor, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 56-57-58

# yā devī sarva bhūteṣu lakṣmī rūpeṇa saṃsthitā namastasyai namastasyai nama namaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Verdadera Riqueza, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 59-60-61

# yā devī sarva bhūteṣu vṛtti rūpeṇa saṃsthitā namastasyai namastasyai nama namaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Actividad, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 62-63-64

# yā devī sarva bhūteṣu smṛti rūpeṇa saṃsthitā namastasyai namastasyai nama namaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Recordación, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 65-66-67

# yā devī sarva bhūteṣu dayā rūpeṇa saṃsthitā namastasyai namastasyai nama namaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Compasión nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 68-69-70

# yā devī sarva bhūteṣu tuṣṭi rūpeṇa saṃsthitā namastasyai namastasyai namastasyai namo namaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de la Satisfacción, nosotros

reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 71-72-73

# yā devī sarva bhūteṣu mātṛ rūpeṇa saṃsthitā namastasyai namastasyai nama namaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de la Madre y, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 74-75-76

# yā devī sarva bhūteṣu bhrānti rūpeṇa saṃsthitā namastasyai namastasyai nama namaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Confusión, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 77

### indriyāṇāmadhiṣṭhātrī bhūtānāṃ cākhileṣu yā bhūteṣu satataṃ tasyai vyāptidevyai namo namaḥ

Presidiendo sobre los sentidos de todos los seres y penetrando toda existencia, a la Diosa Omnipresente que individualiza a la creación nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 78-79-80

### citarūpeņa yā kṛtsnametad vyāpya sthitā jagat namastasyai namastasyai namo namaḥ

En la forma de Conciencia Ella distingue los fenómenos individuales del universo perceptible. Nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 81

# stutā suraiḥ pūrvamabhīṣṭa saṃśrayāt tathā surendreṇa dineṣu sevitā karotu sā naḥ śubha hetur īśvarī śubhāni bhadrāṇyabhi hantu cāpadaḥ

En tiempos pasados, todos los Dioses, dirigidos por Indra, el Gobierno del Puro, cantaron esos versos de alabanza con el propósito de realizar su deseado objetivo de someter el ego en la Luz de la Sabiduría, y por muchos días esta ceremonia fue hecha. Pueda Ella, la Viente de Todo, la Suprema de Todo, la Fuente de Toda Bondad, de ese modo realizar para nosotros todas las cosas auspiciosas para poner fin a todas nuestras aflicciones.

#### 82

## yā sāmpratam coddhata daitya tāpitair asmābhi rīśā ca surair namasyate yā ca smṛtā tat kṣaṇameva hanti naḥ sarvāpado bhakti vinamra mūrtibhiḥ

Nosotros Dioses hemos sido atacados por pensamientos arrogantes en la forma de hombres, y en esa ocasión todos nosotros Dioses nos curvamos ante la Vidente de Todo, que, cuando es

saludada con devoción, y recordada en una imagen física, inmediatamente termina con todas las adversidades.

#### 83

### rși ruvāca

El rsi dijo:

#### 84

### evam stavādi yuktānām devānām tatra pārvatī snātumabhyāyayau toye jāhnavyā nṛpanandana

Vuestra Alteza, cuando los Dioses estaban cantando este himno de alabanza, la Diosa de la Naturaleza vino allí para bañarse en el Ganges.

#### 85

## sābravīttān surān subhūr bhavadbhiḥ stūyate-tra kā śarīra kośata-sakāsyāḥ samud bhūtā bravīcchivā

Esta emperatriz suprema con hermosas cejas preguntó a los dioses, "¿De quién es la alabanza cantada aquí?" Entonces de dentro de Ella misma una forma auspiciosa se manifestó y dijo:

#### 86

# stotram mamaitat kriyate śumbhadaityanirākṛtaiḥ devaiḥ sametaiḥ samare niśumbhena parājitaiḥ

"Vanidad y Auto-depreciación, dos terribles pensamientos, han derrotado a los dioses y los insultaron, siendo así todos los Dioses se han reunido aquí y están cantando en Mi alabanza.

#### 87

# śarīra kośādyat tasyāḥ pārvatyā nihsṛtāmbikā kauśitkīti samasteṣu tato lokeṣu gīyate

Y así como la Madre del Universo emergió de dentro de la Diosa de la Naturaleza, Ella es conocida en todos los tres mundos como Aquella Que Viene desde Dentro.

#### 88

# tasyāṃ vinirgatāyāṃ tu kṛṣṇā bhūtsāpi pārvatī kāliketi samākhyātā himācala kṛtāśrayā

Después de la manifestación de Aquella Que Viene desde Dentro, el cuerpo de la naturaleza se volvió oscuro, y consecuentemente se convirtió en una Diosa que vive en los Himalayas reconocida como la Removedora de la Oscuridad de la Ignorancia.

#### 89

# tato-mbikām param rūpam bibhrāṇām sumanoharam dadarśa caṇḍo muṇḍaśca bhṛtyau śumbha niśumbhayoḥ

Después de eso dos siervos de Vanidad y de Auto-depreciación llamados Pasión e Ira, vinieron y vieron la forma extremadamente bella usada por la Madre del Universo.

#### 90

# tābhyāṃ śumbhāya cākhyātā atīva sumanoharā kāpyāste strī mahārāja bhāsayantī himācalam

Entonces Vanidad fue informado por ellos: "Oh Gran Rey, hay una mujer extremadamente bella cuya belleza celestial está iluminando los Himalayas.

#### 91

# naiva tādṛk kvacidrūpaṃ dṛṣṭaṃ kenaciduttamam jiāyatāṃ kāpyasau devī gṛhyatāṃ cāsureśvara

Tal forma excelente nadie había visto anteriormente, Oh Señor del Pensamiento, por favor, descubre quién es esta Diosa y toma posesión de Ella.

#### 92

## strī ratnamati cārvaṇgī dyotayantī diśastviṣā sā tu tiṣṭhati daityendra tāṃ bhavān draṣṭu marhati

De entre todas las mujeres Ella es una joya. Todos sus miembros son muy bellos, y el brillo radiante de Su cuerpo está iluminando todas las direcciones. Ella está allí ¡Tu debes verla!

#### 93

# yāni ratnāni maṇayo gajāśvādīni va prabho trailokye tu samastāni sāmprataṃ bhānti te gṛhe

Oh Señor de los tres mundos, joyas, gemas, elefantes, caballos, lo mejor de todo brilla en tu casa.

#### 94

# airāvataḥ samānīto gajaratnaṃ purandarāt pārijāta taruścāyaṃ tathaivoc caiḥ śravā sucesḥ

De los elefantes tu tienes la joya, Amor de Todos, tomado del Gobierno del Puro; de los árboles el Árbol de la Vida; de los caballos, el Caballo de la Sabiduría.

#### 95

# vimānam hamsa samyuktam etattiṣṭhati te-ṅgane ratnabhūtamihānītam yadāsīd vedhaso-dbhutam

El más maravilloso vehículo, atada a los Cisnes de la Unión a través del control de la respiración, que antes estaba con el Señor de la Creación, ahora fue traído aquí y brilla en tu jardín, la joya de su especie.

#### 96

# nidhireşa mahāpadmaḥ samānīto dhaneśvarāt kiñjalkinīṃ dadau cābdhir mālāmamlā napañkajām

De los nueve tesoros del Señor de la Riqueza, tomaste el Gran Loto de la Paz, y el océano te dio una guirnalda de finos lotos que nunca pierden su brillo.

#### 97

# chatram te vāruņam gehe kāñcanasrāvi tiṣṭhati tathāyam syandanavaro yaḥ purā-sīt prajāpateḥ

El paraguas del Señor del Equilibrio, que hace que el oro fluya, se sitúa en tu casa y también el carruaje preferido que perteneció al Creador de los Seres.

#### 98

# mṛtyorutkrāntidā nāma śaktirīśa tvayā hṛtā pāśaḥ salilarājasya bhrātustava parigrahe

De la Muerte tomaste la Energía Suprema conocida como "Más Allá del Movimiento", y tu hermano tomó posesión de la red brillante del Señor de la Fluctuación.

#### 99

### niśumbhasyābdhi jātāśca samastā ratnajātayah

### vahnirapi dadau tubhyam agni śauce ca vāsasī

Y de todos los seres nacidos del mar, Auto-depreciación tomó las joyas más excelentes. El propio Fuego Divino purificó dos vestimentas y te las regaló.

#### 100

## evam daityendra ratnāni samastān yāhṛtāni te strīratnameṣa kalyāṇī tvayā kasmānna gṛḥyate

Y así, Oh Señor del Pensamiento, de todas las joyas tú tomaste la mejor y la más excelente. Y de todas las mujeres la más fina joya es la Diosa de la Riqueza. ¿Por qué no la traes a tu casa?

#### 101

### rși ruvāca

El rși dijo:

#### 102

### niśamyeti vacah śumbhah sa tadā caṇḍa muṇḍayoh preṣayāmāsa sugrīvam dūtam devyā mahāsuram

Al oír las palabras de Pasión y de Ira, Vanidad envió a Aquel que Aparenta Ser un Amigo, un gran pensamiento, como un embajador para la Diosa.

#### 103

## iti ceti ca vaktavyā sā gatvā vacanān mama yathā cābhyeti samprītya tathā kāryaṃ tvayā laghu

Él le ordenó: "Explica todo esto a la Diosa con palabras dulces de modo que quedando satisfecha, Ella venga rápidamente."

#### 104

## sa tatra gatvā yatrāste śailod deśe-ti śobhane sā devī tām tatah prāha ślakṣṇam madhurayā girā

Entonces el Embajador fue a aquella hermosa región en las montañas donde la Diosa estaba residiendo y habló palabras dulces como la miel.

#### 105

#### dūta uvāca

El Embajador dijo:

#### 106

# devi daityeśvaraḥ śumbhastrailokye parameśvaraḥ dūto-ham presitastena tvat sakāśamihāgatah

"Oh Diosa, el Rey del Pensamiento, Vanidad, el Señor de los tres mundos, me envió como su embajador a Ti.

#### 107

## avyāhatājñaḥ sarvāsu yaḥ sadā devayoniṣu nirjitākhiladaityāriḥ sa yadāha śṛṇuśva tat

Todos los Dioses han sido derrotados por él, y todos obedecen a su mando. Nadie puede violar su orden. Oye el mensaje que Te envió.

#### 108

#### mama trilokyamakhilam mama devā vaśānugāh

## yajñabhāgānaham sarvānupāśnāmi pṛthak pṛthak

"Todos los tres mundos están bajo mi autoridad, y todos los Dioses obedecen todas mis órdenes. Yo personalmente gozo de la porción de cada sacrificio.

#### 109

## trailokye vararatnāni mama vašyān yašeṣataḥ tathaiva gajaratnaṃ ca hṛtvā devendra vāhanam

Todas las más finas joyas de los tres mundos están bajo mi autoridad, y yo tomé la joya de los elefantes, el Portador del Dios, el Gobierno del Puro.

#### 110

## kṛīrodamathanod bhūtam aśvaratnam mamāmaraiḥ uccaiḥ śravasasamjñam tatpraṇipatya samarpitam

De la joya de los caballos, el Caballo de la Sabiduría, que fue producido en el comienzo de la creación, los Dioses lo entregaron a mis pies.

#### 111

## yāni cānyāni debeşu gandarveşū rageşū ca ratna bhūtāni bhūtāni tāni mayyeva śobhane

Oh Persona Bella, al mismo tiempo, así muchas bellas joyas que pertenecieron a los Dioses o seres celestiales o a los que velozmente se dirigen, todas ellas brillan conmigo.

#### 112

# strī ratna bhūtāṃ tvāṃ devi loke manyāmahe vayam sā tvamasmānupāgaccha yato ratna bhujo vayam

Oh Diosa, nosotros Te consideramos como la joya de todas las mujeres en la creación; por lo tanto, ven a nosotros que somos los disfrutadores de todas las joyas.

#### 113

# māṃ vā mamānujaṃ vāpi niśumbha muruvikramam bhaja tvaṃ cañcalāpāṅgi ratna bhūtāsi va yataḥ

Oh Tu de mirar inconstante, ven y sírveme a mí y a mi extremadamente valiente hermano, Autodepreciación, porque Tu eres la esencia de las joyas.

#### 114

# paramaiśvaryamatulam prāpsyase mat parigrahāt etad buddhyā samālocya matparigrahatām vraja

Por realizar mi deseo alcanzarás gran gloria. Ahora, usa Tu inteligencia para decidir si vas a querer ser mi esposa.

### 115

#### rși ruvāca

El rsi dijo:

#### 116

## ityuktā sā tadā devī gambhīrāntaḥ smitāḥ jagau durgā bhagavatī bhadrā yayedam dhāryate jagat

Entonces la Diosa, la Suprema Emperatriz Excelente, Aquella Quien Remueve las Dificultades, ponderadamente, tranquilamente, sonriendo gentilmente, dio Su respuesta.

#### 117

### devyuvāca

La Diosa dijo:

#### 118

# satyamuktam tvayā nātra mithyā kiñcittvayoditan trailokyādhipatiḥ śumbho niśumbhaścāpi tādṛśaḥ

Todo lo que dijiste es verdadero sin una partícula de falsedad. Vanidad es el Señor de los tres Mundos, así como lo es igualmente Auto-depreciación.

#### 119

## kim tvatra yat pratijñātam mithyā tat kriyate katham srūyatām alpa buddhitvāt pratijñā yā kṛtā purā

Pero en este asunto, a causa de mi poca inteligencia, me comprometí en un juramento al que no puedo ser desleal. Por favor, oye:

#### 120

### yo mām jayati saṅgrāme yo me darpam vyapohati yo me prati balo loke sa me bhartā bhavişyati

Quien Me venza en la batalla, quien pierda su vanidad en Mí, quien vea toda la fuerza del universo en Mí, éste será Mi marido.

#### 121

## tadāgacchatu śumbho-tra niśumbho vā mahāsuraḥ mām jitvā kim cireṇātra pāṇim grhṇātu me laghu

Así, vuelve a Vanidad y Auto-depreciación, estos grandes pensamientos. Cuando me conquisten, me casaré. ¿Cuál es la necesidad de demorarse?

#### 122

#### dūta uvāca

El Embajador dijo:

#### 123

## avaliptāsi maivam tvam devi brūhi mamāgrataḥ trailokye kaḥ pumāṃstiṣṭhedagre śumbha niśumbhayo

Diosa, Tu orgullo es muy grande para hablar conmigo. En los tres mundos no hay un hombre que pueda permanecer contra Vanidad y Auto-depreciación.

#### 124

## anyeṣāmapi daityānāṃ sarve devā na va yudhi tiṣṭhanti sammukhe devi kiṃ punaḥ strī tvamekikā

Oh Diosa, todos los Dioses no pueden desafiar los pensamientos en la batalla. ¿Qué mérito tienes, pues además de sola eres una mujer?

#### 125

## indrādyāḥ sakalā devās tasthuryeṣāṃ na saṃyuge śumbhādīnāṃ kathaṃ teṣāṃ strī prayāsyasi sammukham

Si el Gobierno del Puro y todos los demás Dioses no pudieron resistir a Vanidad en la batalla, ¿cómo irás Tu, una mujer, adelante en esta batalla?

#### 126

## sā tvam gaccha mayaivoktā pārśvam śumbha niśumbhayoḥ keśākarṣaṇanirdhūta gauravā mā gamiṣyasi

Por lo tanto, ve a Vanidad y Auto-depreciación por lo que yo te dije. De ese modo protegerás Tu dignidad. De otro modo, cuando seas agarrada por el pelo y arrastrada, perderás Tu honor.

#### 127

### devyuvāca

La Diosa dijo:

#### 128

## evametad balī śumbho niśumbhaś cāti vīryavān kīṃ karomi pratijñā me yadanalocitā purā

Lo que dices es correcto. Vanidad es muy fuerte y Auto-depreciación también es un valiente guerrero. Pero, ¿qué puedo hacer? Sin pensar, hice esta promesa.

#### 129

# sa tvam gaccha mayoktam te yadetatsarvamādrtah tadā cakṣvāsurendrāya sa ca yuktam karotu tat

Ahora ve, y exactamente como te dije, explica al Rey de los Pensamientos. De ese modo, déjalo hacer lo que él piense que sea más apropiado.

oṃ ṣaṣtho-dhyāyaḥ Capítulo Seis

### dhyānam

Meditación

om nāgādhīśvara viṣṭarām phaṇi phaṇottaṃsoru ratnāvalībhāsvaddehalataṃ divākaranibhāṃ netra trayodbhāsitām mālā kumbhakapāla nīrajakarāṃ candrārdhacūḍāṃ parāṃ sarva jñeśvara bhairavāṇkanilayāṃ padmāvatīṃ cintaye

Om. Yo pienso en la Diosa Suprema, Padmāvatī, que reside en los ojos del Señor de toda Sabiduría, Bhairava. Su delicado cuerpo es brillante con el brillo de las multitudes de joyas sobre las capuchas del Rey de las Serpientes sobre quien Ella está reclinada. Su brillo es como el del sol, y Sus tres ojos son brillantes. En sus manos Ella sostiene un rosario, una calabaza, un cráneo y un loto, y la radiante media luna es la brillante corona sobre Su cabeza.

#### 1

#### om rsi ruvāca

Om, el rsi dijo:

2

# ityākarņya vaco devyāḥ sa dūto-marṣa pūritaḥ samācaṣṭa samāgamya daitya rājāya vistarāt

Después de escuchar las palabras de la Diosa, el Embajador se volvió muy enojado, y regresando al Rey de los Pensamientos, le dio una explicación detallada.

3

## tasya dūtasya tadvākyam ākarņyāsurarāṭ tataḥ sakrodhaḥ prāha daityānām adhipaṃ dhūmralocanam

Al oír el informe del Embajador, el Rey del Pensamiento se volvió muy indignado, y furioso llamó a un pensamiento de nombre Ojos Pecadores.

4

## he dhūmralocanāśu tvam svasainya parivāritaḥ tāmānaya balād duṣṭām keśākarṣaṇa vihvalām

¡Eh! ¡Ojos Pecadores! Ve rápidamente, lleva tu ejército y agarra a esta persona desobediente por el pelo, arrástrala aquí.

5

# tatparitrāṇadaḥ kaścidyadi vottiṣṭhate-paraḥ sa hantavyo-maro vāpi yakṣo gandharva eva vā

Y si alguien se levanta para defenderla, sea él un Dios o un ser semidivino o ser celestial, ciertamente lo matarás.

6

#### rși ruvāca

El rsi dijo:

7

## tenājñaptastataḥ śīghraṃ sa daityo dhūmralocanaḥ vṛtaḥ ṣaṣṭyā sahasrāṇām asurāṇām drutam yayau

Recibiendo esta orden de Vanidad, Ojos Pecadores junto con su ejército de sesenta pensamientos, inmediatamente prosiguió.

R

# sa dṛṣṭvā tāṃ tato devīṃ tuhinācalasaṃsthitām jagādoccaiḥ prayāhīti mūlaṃ śumbha niśumbhayoḥ

9

### na cet prītyādya bhavatī madbhartāram upaiṣyati tato balān nayāmyesa keśākarsana vihvalām

8-9. Al llegar allí vio a la Diosa residiendo en los Himalayas, y agresivamente gritó, "¡Enemiga! ¡Ve con Vanidad y Auto-depreciación! ¡Si no fueras afectuosamente al lado de mi maestro ahora mismo, entonces te cogeré por los cabellos y te arrastraré hasta allí!

# **10**

### devyuvāca

La Diosa dijo:

#### 11

# daityeśvareṇa prahito balavān balasaṃvṛtaḥ balānnayasi māmevaṃ tataḥ kiṃ te karomyaham

Tu fuiste enviado por el Rey de los Pensamientos, y tu por ti mismo eres extremadamente poderoso. Junto contigo está un gran ejército. En esta condición, si me agarras por la fuerza, entonces ¿qué puedo hacer?

#### 12

### rși ruvāca

El ṛṣi dijo:

#### 13

## ityuktaḥ so-bhyadhā vattām asuro dhūmralocanaḥ huṃkāreṇaiva taṃ bhasma sā cakārāmbikā tataḥ

Después de que la Diosa respondiera así, este pensamiento, Ojos Pecadores, la atacó, y con la pronunciación del mantra ¡Hūm! la Madre del Universo lo redujo a cenizas.

#### 14

# atha kruddham mahāsainyamasurāṇām tathāmbikā vavarṣa sāyakaistīkṣṇais tathā śakti paraśvadhaiḥ

Entonces, con gran furia aquel inmenso ejército de pensamientos y la Madre del Universo empezaron a intercambiar una lluvia de flechas, energías y hachas de batalla.

#### 15

## tato dhutasaṭaḥ kopāt kṛtvā nādaṃ subhairavam papātāsurasenāyāṃ siṃho devyāḥ svavāhanaḥ

En medio de todo esto, el portador de la Diosa, el león, sacudiendo su melena furiosamente y con un rugido espeluznante, saltó sobre el ejército de los pensamientos.

#### 16

## kāṃścit karaprahāreṇa daityā nāsyena cāparān ākramya cādhareṇānyān sa jaghāna mahā surān

Algunos pensamientos murieron del golpe de sus patas, otros de sus mandíbulas. Otros todavía fueron pisados por sus patas traseras y murieron de sus heridas.

#### **17**

## keṣāṃcitpāṭayāmāsa nakhaiḥ koṣṭhāni kesarī tathā talaprahāreṇa śirāṃsi kṛtavān pṛthak

Golpeando con sus garras, de este modo, desgarró muchos estómagos, como también muchas cabezas separó de sus cuerpos.

#### 18

## vicchinnabāhu śirasaḥ kṛtāstena tathāpare papau ca rudhiraṃ koṣṭhādanyeṣāṃ dhutakesaraḥ

Muchos brazos y cabezas cortó de esta manera mientras sacudía su melena. Abriendo el estómago de algunos de los pensamientos, el león chupaba la sangre.

#### 19

# kṣaṇena tadbalaṃ sarvaṃ kṣayaṃ nītaṃ mahātmanā tena kesariṇā devyā vāhanenāti kopinā

Excesivamente furioso, el portador de la Diosa, ese león extremadamente vigoroso, en apenas un momento aniquiló todo el ejército de pensamientos.

#### 20

śrutvā tamasuram devyā nihatam dhūmralocanam balam ca kṣayitam kṛtsnam devī kesarinā tataḥ

#### 21

## cukopa daityādhipatiḥ śumbhaḥ prasphuritādharaḥ ājñāpayāmāsa ca tau caṇḍa muṇḍau maha surau

20-21. Cuando el Rey del Pensamiento supo que la Diosa mató a Ojos Pecadores, y que su león exterminó todo el ejército, se volvió muy enojado. Su labio inferior se estremeció de cólera. Entonces él dio una orden a Pasión e Ira.

#### 22

he caṇḍa he muṇḍa balair bahubhiḥ parivāritau tatra gacchata gatvā ca sā samānīyatām laghu

#### 23

## keśeṣvākṛṣya baddhvā vā yadi vaḥ saṃśayo yudhi tadāśeṣāyudaiḥ sarvair asurair vinihanyatām

22-23. ¡Eh! ¡Pasión! ¡Eh! Ira! Tomad un gran ejército y arrastrad a esta Diosa por el pelo, y atándola, traedla rápidamente hasta aquí. Y si hay alguna dificultad en traerla, luchad con todas vuestras armas y con todo el ejército de pensamientos y heridla.

#### 24

## tasyām hatāyām duṣṭāyām simhe ca vinipātite śīghramāgamyatām baddhvā gṛhītvā tāmathāmbikām

Y sostener a esta desobediente persona y su león, amarrad a esta Madre del Universo y volver con ella rápidamente.

oṃ

# saptamo-dhyāyaḥ Capítulo Siete

### dhyānam

Meditación

om dhyāyeyam ratnapīthe śukakalapaṭhitam śṛnvatīm śyāmalāṇgīm nyastaikāṇghrim saroje śaśi śakaladharām vallakīm vādayantīm kahlārābaddhamālām niyamitavilasac colikām raktavastrām mātaṇgīm śankhapātrām madhuramadhumadām citrakodbhāsibhālām

Om. Yo medito en la Diosa Mātaṇgī, la Personificación de la Madre. Sentándose sobre un trono de joyas, Ella está oyendo los dulces sonidos de los papagayos. El color de su cuerpo es oscuro. Ella tiene un pie apoyado sobre un loto, y Ella usa una media luna sobre Su cabeza. Usando una guirnalda de botones de flores, Ella toca las cuerdas de una vina. Ella cubre su cuerpo con una blusa y un sári de color rojo. En su mano está una copa hecha de una concha. De su cara viene un ligero y dulce perfume que encanta, y un punto rojo brilla en su frente.

## 1 om rși ruvāca Om. El rși dijo:

# ājñaptāste tato daityāś caṇḍa muṇḍa purogamāḥ caturaṅga balopetā yayurabhyudyatāyudhāḥ

Acatando el orden de Vanidad, Pasión e Ira partieron con cuatro divisiones de sus ejércitos de pensamientos, bien adornados con armas y armaduras.

#### 3

2

# dadṛśuste tato devīmīṣaddhāsāṃ vyavasthitām siṃhasyopari śailendra śṛṅge mahati kāñcane

Sobre el pico más alto de las montañas doradas, vieron a la Diosa sentada sobre Su león, sonriendo con satisfacción.

#### 4

# te dṛṣṭvā tāṃ samādātātumudyamaṃ cakrurudyatāḥ ākṛṣṭa cāpāsidharās tathānye tat samīpagās

Al ver a la Diosa, los pensamientos avanzaron rápidamente para capturarla. Algunos tomaron sus arcos, algunos elevaron sus espadas, algunos se juntaron alrededor de la Diosa para

comenzar la batalla.

5

# tataḥ kopaṃ cakāroccair ambikā tānarīn prati kopena cāsya vadanaṃ maṣīvarṇama bhūttadā

Entonces la Madre del Universo se volvió muy enojada con aquellos asaltantes, y su cara se volvió oscura con furia.

6

# bhrukuţī kuţilāt tasyā lalāţa phalakād drutam kālī karālavadanā viniskrāntāsipāśinī

Las cejas fueron fruncidas y de su frente apareció la Removedora de la Oscuridad con una cara terriblemente aterradora, que sostenía una espada y una red en Sus manos.

7

## vicitra khaṭvāṅgadharā naramālā vibhūṣaṇā dvīpicarmaparīdhānā śuṣkamāṃsāti bhairavā

Ella llevaba un vestido de piel de leopardo y una guirnalda de cráneos humanos. Su carne estaba marchitada, y Ella parecía un esqueleto de huesos y muy furiosa. Ella exhibía fantásticos proyectiles de conciencia.

8

# ativistāravadanā jihvālalanabhīṣaṇā nimagnā rakta nayanā nādāpūrita diṅmukhā

Su boca era inmensa, y Ella sacudía Su lengua como una espada que causaba gran temor. Sus ojos eran penetrantes y algo rojos, y su terrible grito era intenso en todas las direcciones.

9

# sā vegenābhipatitā ghātayantī mahāsurān sainye tatra surārīnām abhaksayata tadbalam

La Removedora de la Oscuridad mató muchos grandes pensamientos y después de destruir un ejército de pensamientos con gran rapidez, Ella empezó a comerse a todos ellos.

**10** 

# pārṣṇigrāhāṇkuśagrāhi yodha ghaṇṭā samanvitān samādāyaikahastena mukhe cikṣepa vāraṇān

Ella agarró a los elefantes con una mano y los colocó en su boca junto con sus protectores, el conductor con su aguijón, los soldados y campanas.

11

# tathaiva yodham turagai ratham sārathinā saha nikṣipya vaktre daśanaiś carvayantyati bhairavam

De la misma manera Ella cogió guerreros, caballos, carruajes con sus cocheros, toda la caballería de los pensamientos, y los colocó en su boca y horrendamente empezó a masticarlos.

12

# ekam jagrāha keśeṣu grīvāyāmatha cāparam pādenākramya caivānyam urasānyamapothayat

A algunos pensamientos Ella agarró por los cabellos, a otros Ella estranguló; aún otros Ella pisó con sus pies, y otros más Ella mató con un golpe en el corazón.

#### 13

# tairmuktāni ca śastrāņi mahāstrāņi tathāsuraiḥ mukhena jagrāha ruṣā daśanair mathitānyapi

Ella agarró las grandes armas de este ejército con su boca, y con extraordinaria furia las trituró con sus dientes.

#### 14

# balinām tad balam sarvam asurāṇām durātmanām mamardābhakṣayac cānyān anyāmścātāḍayat tathā

Ella pisó todo aquel ejército de poderosos y malvados pensamientos y se comió a todos ellos, y a otros Ella golpeó violentamente.

#### **15**

## asinā nihitāḥ kecit kecit khaṭvāṇga tāḍitāḥ jagmurvināśam asurā dantā grābhi hatāstathā

Algunos fueron cortados por el filo de su espada, algunos otros fueron abatidos por los proyectiles de conciencia, y otros triturados hasta la muerte por sus formidables dientes.

#### 16

## kṣaṇena tad balaṃ sarvam asurāṇāṃ nipātitam dṛṣṭvā caṇḍo-bhidudrāva tāṃ kālīmati bhīṣaṇām

De este modo todo el poderoso ejército de pensamientos fue muerto en un momento. Al ver esto, Pasión atacó a esta extraordinaria Removedora de la Oscuridad.

#### 17

# śaravarşair mahā bhīmair bhīmākṣīm tām mahāsuraḥ chādayāmāsa cakraiśca muṇḍaḥ kṣiptaiḥ sahasraśaḥ

También aquel gran pensamiento, Ira, envió sus terribles flechas y arrojó mil discos contra la Diosa.

#### 18

# tāni cakrāṇyanekāni viśamānāni tanmukham babhuryathārka bimbāni subahūni ghanodaram

Aquellos discos entrando dentro de Su boca brillaban como un halo de luz del sol absorbido en muchas nubes.

#### 19

## tato jahāsātiruṣā bhīmaṃ bhairava nādinī kālī karāla vaktrāntar durdarśa daśanojjvalā

Entonces con un grito terrible, la Removedora de la Oscuridad rió furiosamente, Sus dientes brillaron en su feroz boca.

#### 20

## utthāya ca mahāsiṃhaṃ devī caṇḍa madhāvata gṛhītvā cāsya keśeṣu śirastenāsinācchinat

Mientras tanto la Diosa, montando sobre el león, agarró a Pasión por el pelo, y con su espada, le cortó la cabeza.

#### 21

# atha muṇḍo-bhyadhāvattāṃ dṛṣṭvā caṇḍaṃ nipātitam tamapyapātayad bhūmau sā khaḍgābhihataṃ ruṣā

Al ver la muerte de Pasión, Ira atacó a la Diosa. Sin embargo, con terrible furia, golpeándolo con su espada, Ella lo derribó en el suelo.

#### 22

## hataśeşam tatah sainyam dṛṣṭvā caṇḍam nipātitam muṇḍam ca sumahāvīryam diśo bheje bhayāturam

Lo que restó del ejército, viendo la muerte de los terribles valientes Pasión e Ira, fueron dominados por el miedo y corrieron lejos.

#### 23

### śiraś caṇḍasya kālī ca gṛhītvā muṇḍameva ca prāha pracaṇḍāṭṭahāsa miśramabhyetya caṇḍikām

Después de eso la Removedora de la Oscuridad tomó las cabezas de Pasión y de Ira en Sus manos y las llevó a Aquella Que Desgarra los Pensamientos, y le habló con una gran sonrisa.

#### 24

## mayā tavātropahṛtau caṇḍa muṇḍau mahā paśū yuddhayajñe svayaṃ śumbhaṃ niśumbhaṃ ca haniṣyasi

"Yo Te presento estas dos grandes bestias, Pasión e Ira. Ahora, en la batalla del sacrificio, Tú misma matarás a Vanidad y Auto-depreciación.

#### 25

# ŗși ruvāca

El rsi dijo:

#### 26

# tāvānītau tato dṛṣṭvā caṇḍa muṇḍau mahāsurau uvāca kālīṃ kalyāṇī lalitaṃ caṇḍikā vacaḥ

Al ver las cabezas de los dos grandes pensamientos, Pasión e Ira, que fueron traídas hasta allí, la Diosa de la Prosperidad, Aquella Que Desgarra los Pensamientos, en dulces palabras dijo a la Removedora de la Oscuridad:

### 27

# yasmāccaṇḍaṃ ca muṇḍaṃ ca gṛhītvā tvamupāgatā cāmundeti tato loke khyātā devi bhavisyasi

Puesto que me has traído las cabezas de Pasión y de Ira, en adelante serás conocida en todos los tres mundos como la Matadora de Pasión y de Ira.

# aṣṭamo-dhyāyaḥ Capítulo Ocho

# dhyānam

Meditación

om aruņām karuņātaraṅgitākṣīm dhṛta pāśāṅkuśa bāṇa cāpa hastām aṇimādibhirāvṛtām mayūkhair ahamityeva vibhāvaye bhavānīm

Yo medito en Bhavānī, la Personificación de la Existencia, la Dadora de la Perfección, quien está rodeada por rayos de luz y otras energías sutiles. Su cuerpo es de color rojo. Sus tres ojos están exuberantes con compasión. En sus manos están la red, la espada curvada, el arco y la flecha.

## 1 om rși ruvāca Om el rși dijo:

2 caṇḍe ca nihate daitye muṇḍe ca vinipātite bahuleṣu ca sainyeṣdu kṣayiteṣva sureśvaraḥ

Cuando el Señor del Pensamiento supo de la muerte de Pasión e Ira y muchos de sus ejércitos,

3

# tataḥ kopaparādhīna cetāḥ śumbhaḥ pratāpavān udyogaṃ sarva sainyānāṃ daityānām ādideśa ha

una furia excesiva se apoderó de la mente del infame Vanidad, y él ordenó a todos los ejércitos de pensamientos que marchaban hacia la guerra.

4

# adya sarva balair daityāḥ ṣaḍaśīīir udāyudhāḥ kambūnāṃ caturaśītir niryāntu svabalair vṛtāṃ

"Hoy que los pensamientos de poder se manifiesten. Que los ochenta y seis Saqueadores de la Paz tomen las armas y los ochenta y cuatro Sin Restricción se reúnan con todas sus fuerzas.

5

# koṭivīryāṇi pañcāśad asurāṇāṃ kulāni va śataṃ kulāni dhaumrāṇāṃ nirgacchantu mamājñayā

Yo ordeno a los cinco millones de héroes guerreros de la familia de pensamientos reunirse, y los centenares de la familia de los Vicios también se reúnan. ¡Qué marchen para la guerra!

6

# kālakā daurhṛdā mauryāḥ kālakeyās tathāsurāḥ yuddhāya sajjā niryāntu ājñayā tvaritā mama

Y que los pensamientos nacidos de la calamidad, los pensamientos nacidos de los corazones perplejos, y los pensamientos y miedos de lo desconocido, estén listos para la guerra e inmediatamente acaten mi orden.

7

# ityājñāpyāsurapatiḥ śumbho bhairavaśāsanaḥ nirjagāma mahāsainya sahasrair bahubhirvrtah

Después de este orden, el temible Rey de los Pensamientos, Vanidad, el gobernante terrible, marchó a la lucha rodeado por miles de soldados.

R

# āyāntam caṇḍikā dṛṣṭvā tat sayam atibhīṣaṇam jyāsvanaiḥ pūrayāmāsa dharaṇīgaganāntaram

Cuando vio aquel terrible ejército que se acercaba, Aquella Que Desgarra los Pensamientos hizo la vibración de su arco replegado zumbar desde la tierra al cielo.

9

# tataḥ siṃho mahānādam atīva kṛtavān nṛpa ghaṇṭā svanena tannādam ambikā copabṛṃhayat

Oh Rey, entonces el león de la Diosa empezó a rugir extremadamente alto, y la Madre del Universo aumentó el ruido con el sonido de Su campana.

10

# dhanurjyā siṃha ghaṇṭānāṃ nādā pūritadiṇmukhā ninādair bhīṣaṇaiḥ kālī jigye vistāritānanā

Con el zumbido de la cuerda del arco, el rugido del león, y el sonido de la campana, el zumbido del sonido se manifestó en todas las direcciones. De la tremenda boca de la Removedora de la Oscuridad vino un sonido espantoso aún mayor que los demás.

#### 11

# tam ninādam upaśrutya daitya sainyaiścaturdiśam devī siṃhas tathā kālī saroṣaiḥ parivāritāḥ

Al oír aquel sonido tumultuoso en las cuatro direcciones, los soldados del ejército de los pensamientos rodearon a la Diosa, el león y la Removedora de la Oscuridad.

#### **12**

## etasminantare bhūpa vināśāya suradviṣām bhavāyāmara siṃhānām ativīrya balānvitām

#### 13

## brahmeśa guha viṣṇūnāṃ tathendrasya ca śaktayaḥ śarīrebhyo vinīskramya tadrūpaiścaṇḍikaṃ yayuḥ

12-13. Vuestra Alteza, en este momento para matar los pensamientos y elevar a los Dioses de vuelta a los cielos, de los cuerpos de la Capacidad Creadora, de la Conciencia de la Infinita Bondad y de la Conciencia que Todo Penetra, y también del Gobierno del Puro y de otros dioses, emergieron energías con formas que poseían extremo valor y tremenda fuerza, y estas formas se juntaron en la batalla con Aquella Que Desgarra los Pensamientos.

#### 14

# yasya devasya yadrūpam yatha bhūṣaṇavāhanam tadvadeva hi tacchaktir asurān yoddhumāyayau

Con los mismos vestidos y adornos y con los mismos portadores que los Dioses poseían, en este mismo aspecto, sus energías vinieron a luchar en la batalla con los pensamientos.

#### **15**

# haṃsayukta vimānāgre sākṣasūra kamaṇḍaluḥ āyātā brahmaṇaḥ śaktir brahmāṇī sābhidhīyate

Sentada sobre un vehículo atado a los cisnes del soplo vital, exhibiendo un rosario y un cuenco de mendigar, vino la energía de la Capacidad Creadora llamada Energía Creadora.

#### 16

## maheśvarī vṛṣārūḍhā triśūla varadhāriṇī mahāhivalayā prāptā candra rekhāvibhūṣaṇā

La Energía del Gran Vidente de Todo llegó montada sobre el búfalo de la disciplina, portando el tridente de la unidad y usando brazaletes de grandes serpientes de energía con un dígito de la luna de la devoción brillando en Su frente.

#### **17**

## kaumārī śakti hastā ca mayūra varavāhanā yoddhumabhyāyayau daityān ambikā guharūpiņī

La Energía de la Persona Siempre Pura, la Madre del Universo, quien es la forma de la Conciencia, sosteniendo el arma de la energía, llegó allí llevada por el pavo de la belleza para luchar con los pensamientos en la batalla.

#### 18

## tathaiva vaṣṇavī śaktir garuḍopari saṃsthitā śaṅkhacakra gadāśārṅga khaḍgahastābhyupāyayau

Y la Energía de la Conciencia Que Penetra Todo llegó montando sobre el gran pájaro del Brillo

con la concha de las vibraciones, disco del tiempo giratorio, cetro de la articulación, arco de la determinación y espada de la adoración en Sus manos, con las cuales luchar.

#### 19

## yajña vārāhamatulam rūpam yā bibhrato hareḥ śaktiḥ sāpyāyayau tatra vārāhīm bibhratī tanum

La Energía del incomparable, Él Que Penetra Todo, el Más Excelente Deseo de Unión, también usó la forma de un jabalí y se presentó a sí misma.

#### 20

## nārasiṃhī nṛsiṃhasya bibhratī sadṛśaṃ vapuḥ prāptā tatra saṭāksepakṣipta nakṣatra saṃhatih

La Energía del ilustre Hombre-León, el de Audaz Coraje, tomó la misma forma y llegó. De su espantoso rugido y de la sacudida de su melena, las estrellas fueron esparcidas sobre el cielo.

#### 21

## vajrahastā tathaivaindrī gajarājopari sthitā prāptā sahasranayanā yathā śakrastathaiva sā

Montada sobre el Rey de los Elefantes, la Energía del Gobierno del Puro llegó con el rayo de la iluminación en Su mano. Ella tenía mil ojos como él.

#### 22

## tathaḥ parivṛtastābhir īśāno devaśaktibhiḥ hanyantām asurāḥ śīghraṃ mama prītyā-ha caṇḍikām

Después de que todas las Energías de los Dioses fueran recogidas, el Gran Dios le dijo a Aquella Que Desgarra los pensamientos: "Estaré satisfecho si Tu matas rápidamente a todos esos pensamientos."

#### 23

# tato devī śarīrāttu vinişkrāntātibhīṣaṇā caṇḍikā śaktir atyugrā śivā śataninādinī

Así, del cuerpo de la Diosa se manifestó la excesivamente espantosa y extremadamente terrible energía conocida como Aquella Que Desgarra los Pensamientos, que hizo un ruido a la manera de numerosos chacales.

#### 24

### sā cāha dhūmrajatilam īśānam aparājitā

#### dūta tvam gaccha bhagavan pārśvam śumbha niśumbhayoh

Aquella invencible Diosa dijo al Ser de Oscuros Cabellos enmarañados, el Gran Dios, "Supremo Señor, ve a Vanidad y Auto-depreciación como Mi embajador.

#### 25

# brūhi śumbhaṃ niśumbhaṃ ca dānavāvatigarvitau ye cānye dānavās tatra yuddhāya samupasthitāḥ

Lleva a esos dos seres extremadamente vanidosos, Vanidad y Auto-depreciación, y a cualquier otro pensamiento listo para emprender la batalla, esta orden:

### **26**

trailokyamindro labhatām devāḥ santu havirbhujaḥ yūyam prayāta pātālam yadi jīvitumicchatha

Si deseáis vivir, entonces regresad a los mundos inferiores. Dejad que Gobierno del Puro sea el Rey de los tres mundos, y dejad a los Dioses disfrutar de sus partes de los sacrificios.

#### 27

## balāvalepādatha ced bhavanto yuddhakāṅkṣināḥ tadā gacchata tṛpyantu macchivāḥ piśitena vaḥ

Pero si en la resistencia de vuestras arrogancias reunidas, todavía deseáis luchar, entonces venid; Mis manifestaciones estarán satisfechas en disfrutar de vuestras carnes!"

#### 28

# yato niyukto dautyena tayā devyā śivaḥ svayam śivadūtīti loke-smiṃs tataḥ sā khyātimāgatā

A causa de que esta Diosa envió a la Conciencia como su embajador hasta los pensamientos, Ella se hizo conocida en el mundo como Aquella de quien la Conciencia es Emisario.

#### 29

# te-pi śrutvā vaco devyāḥ śarvākhyātaṃ mahāsurāḥ amarṣāpūritā jagmur yatra kātyāyanī sthitā

Aquellos grandes pensamientos, oyendo las palabras de la Diosa saliendo de la boca de la Conciencia, en gran furia fueron hacia donde el Ser Siempre Puro estaba brillantemente centelleante.

#### 30

# tataḥ prathamam evāgre śara śaktyṛṣṭi vṛṣṭibhiḥ vavarsurud dhatāmarsās tām devī mamarārayah

Entonces, desde lo alto, la furia de los pensamientos causó una lluvia de flechas, energías, lanzas y otras armas sobre la Diosa.

#### 31

# sā ca tān prahitān bāṇāñ chūlaśakti paraśvadhān ciccheda līlayā-dhmātadhanurmuktairmaheṣubhiḥ

Ella cortó de manera divertida en pedazos las flechas, lanzas, armas de energía y hachas arrojadas contra Ella por los pensamientos enemigos con las grandes flechas lanzadas con el ruido de la cuerda de su arco.

#### 32

### tasyāgratas tathā kālī śūlapāta vidāritān khaṭvāṅga pothitāṃścārīn kurvatī vyacarattadā

Así, la Removedora de la Oscuridad de la Ignorancia fue en dirección a aquellos enemigos y, atacando con Su lanza, empezó a matarlos. Con los misiles de conciencia, Ella los redujo a polvo en aquel campo de batalla.

#### 33

# kamaṅḍalu jalākṣepa hatavīryān hataujasaḥ brahmāṇīī cākarocchatrūn yena yena sma dhāvati

La Energía Creadora asperjó agua de su cuenco de mendigar sobre los grupos de pensamientos, y sobre aquel en que caía el agua, su vitalidad y bravura era destruida.

#### 34

### māheśvarī triśūlena tathā cakreņa vaisņavī

### daityāñ jaghāna kaumārī tathā śaktyātikopanā

La Energía del Gran Vidente, con Su tridente; la Energía de la Conciencia que Todo Penetra, con Su disco, y el Ser Siempre Puro, con Su energía, batallaron con los pensamientos con violenta furia.

#### 35

### aindrī kuliśapātena śataśo daitya dānavāḥ peturvidāritāh prthvyām rudhiraughapravarsinah

La Energía del Gobierno del Puro atacó con Su rayo, matando cientos de pensamientos y confusiones, que cayeron al suelo con la sangre escurriendo.

#### 36

## tuṇḍaprahāra vidhvastā daṃṣṭrāgra kṣatavakṣasaḥ vārāha mūrtyā nyapataṃś cakreṇa ca vidāritāḥ

La Energía del Más Excelente Deseo de Unión mató a muchos con el golpe de Su hocico. Muchos tórax fueron perforados con Sus colmillos prominentes, y muchos pensamientos murieron con el golpe de Su disco.

#### 37

### nakhairvidāritāms cānyān bhakṣayantī mahāsurān nārasimhī cacārājau nādāpūrna digambarā

La energía del ilustre hombre-león mató a muchos grandes pensamientos con sus patas y los devoró. Ella llenó el cielo en lo alto del campo de batalla con el estruendo de su rugido.

#### 38

## caṇḍāṭṭahāsairasurāḥ śiva dūtyabhi dūṣitāḥ petuḥ pṛthivyāṃ patitāṃstāṃś cakhādātha sā tadā

Muchos de los pensamientos cayeron al suelo con miedo de la carcajada excesivamente furiosa de Aquella de Quien la Conciencia es Emisario, y Ella apreció el sabor de ellos en su boca.

#### 39

# iti mātṛgaṇaṃ kruddhaṃ mardayantaṃ mahāsurān dṛṣṭvā bhyupāyair vividhair neśurdevārisainikāḥ

Al ver a la multitud de Madres matando tales grandes pensamientos de varias maneras, el ejército de pensamientos empezó a correr lejos.

#### 40

# palāyanaparān dṛṣṭvā daityān mātṛ gaṇārditān yoddhumabhyāyayau kruddho raktabījo mahāsuraḥ

Al ver aquellos pensamientos oprimidos huyendo de las fuerzas de las Madres, Semilla de los Deseos, un gran pensamiento con una abundante fuerza, entró en la lucha con una furia excesiva.

### 41

# raktabindur yadā bhūmau patatyasya śarīrataḥ samutpatati medinyām tat pramāṇas tadāsuraḥ

Cuando una gota de sangre de su cuerpo tocaba el suelo, otro gran pensamiento con la misma intensidad nacía en aquel lugar.

## yuyudhe sa gadā pāṇir indra śaktyā mahāsuraḥ tataścaindrī svavajreṇa raktabījam atāḍayat

La Energía del Gobierno del Puro empezó a luchar con ese gran pensamiento que sostenía una maza en su mano. Entonces ella hirió a Semilla de los Deseos con su rayo.

#### 43

## kuliśenāhatasyāśu bahu susrāva śoņitam samuttasthus tato yodhās tadrūpāstat parākramāh

Herido por el rayo, la sangre escurrió de su cuerpo, y de cada gota de sangre que tocó el suelo apareció la misma forma, con igual coraje.

#### 44

## yāvantāḥ pati tāstasya śarīrād rakta bindavaḥ tāvantaḥ puruṣā jātās tadvīrya balavikramāḥ

Por cuántas gotas de sangre que escurrían de las heridas de Semilla de los Deseos, exactamente los mismos guerreros se manifestaron, todos igualmente valientes, igualmente fuertes e igualmente bravos.

#### 45

## te cāpi yuyudhus tatra puruṣā rakta sambhavāḥ samaṃ mātṛbhir atyugra śastra pātāti bhīṣaṇam

Aquellos guerreros nacidos de Semilla de los Deseos poseían armas extremadamente terribles, y comenzaron una violenta batalla con la multitud de las Madres.

#### 46

## punaśca vajra pātena kṣatamasya śiro yadā vavāha raktaṃ puruṣās tato jātāḥ sahasraśaḥ

Cuando fue herido en la cabeza por el meritorio rayo, y la sangre empezó a correr, entonces de él miles de guerreros nacieron.

#### 47

# vanṣṇavī samare cainaṃ cakreṇābhi jaghāna ha gadayā tāḍayāmāsa aindrī tamasureśvaram

La Energía de la Conciencia que Todo Penetra atacó a Semilla de los Deseos con su disco; la Energía del Gobierno del Puro golpeó a aquel general de los ejércitos de pensamientos con su cetro.

#### 48

## vaiṣṇavī cakrabhinnasya rudhirasrāva sambhavaiḥ sahasraśo jagadvyāptaṃ tatpramāṇair mahāsuraiḥ

Herido por el disco de la Energía de la Conciencia que Todo Penetra, su sangre brotó en profusión, manifestándose así miles de grandes pensamientos, tantos que luego todo el mundo material fue penetrado por las Semillas del Deseo.

#### 49

# śaktyā jaghāna kaumārī vārāhī ca tathāsinā māheśvarī trīśūlena raktabījam mahā suram

La Persona Siempre Pura atacó a aquel gran pensamiento, Semilla del Deseo, con Su Energía, y la Energía del Más Excelente Deseo de Unión, con Su espada, y la Gran Vidente de Todo con Su lanza.

#### 50

## sa cāpi gadayā daityaḥ sarvā evāhanat pṛthak mātṛḥ kopa samāviṣṭo raktabījo mahāsuraḥ

Con gran furia aquel gran pensamiento, Semilla del Deseo, atacó con su maza a todas las Energías de las Madres.

#### **51**

## tasyāhatasya bahudhā śaktiśūlādibhir bhuvi papāta yo va raktau ghastenāsañ chataśo-surāḥ

Herido por las Energías, lanzas y otras armas, la sangre corrió de su cuerpo como un río, y ciertamente allí nacieron incontables pensamientos.

#### **52**

## taiś cāsurā sṛksambhūtair asuraiḥ sakalaṃ jagat vyāptam āsīt tato devā bhayamājagmuruttamam

De este modo los pensamientos nacidos de Semilla de los Deseos penetraron todo el universo perceptible, y los Dioses se volvieron muy asustados.

#### 53

# tān vişaṇṇān surān dṛṣṭtvā caṇḍikā prāha satvarā uvāca kālīm cāmuṇḍe vistīrṇam vadanam kuru

Viendo la tristeza de los dioses, Aquella Que Desgarra los Pensamientos, dijo a la Removedora de la Oscuridad, "¡Eh! Matadora de Pasión y de Ira, ¡Expande Tu boca!"

#### 54

# macchastra pāta sambhūtān raktabindhūn mahāsurān raktabindoḥ pratīccha tvaṃ vaktreṇānena veginā

Come rápidamente esas Semillas de los Deseos y todos esos grandes pensamientos que vienen de Semilla de los Deseos cuando él sea atacado con los golpes de Mis armas.

#### 55

# bhakṣayantī cara raṇe tadutpannān mahāsurān evamoṣa kṣayaṃ daityaḥ kṣīṇarakto gamiṣyati

Circula por el campo de batalla y come todos los grandes pensamientos nacidos de aquella sangre, y cuando toda la sangre sea consumida, él pronto se destruirá.

#### 56

# bhakṣyamāṇās tvayā cogrā na cotpatsyanti cāpare ityuktvā tāṃ tato devī śūlenābhi jaghāna tam

Cuando Te comas aquellos terribles pensamientos, entonces no nacerán nuevos pensamientos". Diciendo así, la Diosa Que Desgarra los Pensamientos atacó a Semilla de los Deseos con su lanza.

#### 57

## mukhena kālī jagṛhe raktabījasya śoṇitam tato-sāvājaghānātha gadayā tatra caṇḍikām

Y la Removedora de la Oscuridad tomó su sangre en Su boca. Entonces él atacó a Aquella que Desgarra los Pensamientos con su maza.

## na cāsyā vedanām cakre gadāpāto-lpikāmapi tasyāhatasya dehāttu bahu susrāva śoṇitam

Pero la Diosa no sintió dolor del golpe de la maza. Sin embargo, la sangre seguía fluyendo de sus heridas.

59

yatas tata vaktreņa cāmuņḍā sampratīcchati mukhe samudgatā ye-syā rakta pātān mahā surān

60

tāṃś cakhādātha cāmuṇḍā papau tasya ca śoṇitam devī śūlena vajreṇa bāṇairasibhir ṛṣṭibhiḥ

**61** 

jaghāna raktabījam tam cāmuṇḍāpīta śoṇitam sa papāta mahīpṛṣṭhe śastra saṅgha samāhataḥ

62

## nīraktaśca mahīpāla raktabījo mahāsuraḥ tataste harṣamatulam avāpustridaśā nṛpa

59-62. Pero cualquier sangre que caía, la Matadora de Pasión y de Ira la tomaba con Su boca. Tan pronto los grandes pensamientos nacían de aquella sangre, Ella los comía instantáneamente en Su boca, y Ella también bebió la sangre. Entonces la Diosa luchó con Semilla de los Deseos con su lanza, rayo, arco, espada y lanza, mientras que la Matadora de Pasión e Ira bebía la sangre. Oh Rey, Semilla de los Deseos fue herido por aquella gran variedad de armas, y desprovisto de su sangre, aquel gran pensamiento cayó al suelo. ¡Entonces los Dioses alcanzaron inconcebible bienaventuranza!

63

#### tesām mātrgano jāto nanartāsrn madoddhatah

La multitud de las Madres, deleitadas por beber su sangre, bailaron vigorosamente con alegría.

om

# navamo-dhyāyaḥ Capítulo Nueve

### dhyānam

Meditación

## om bandhū kakāñcananibham rucirākṣa mālām pāśāṅkuśau ca varadām nijabāhudaṇḍaiḥ bibhrāṇamindu śakalābharaṇam trinetram ardhāmbike śamaniśam vapurāśrayāmi

Om. Yo tomo refugio en la Persona Supremamente Dividida, la Suprema que es ambos, masculino y femenino, continuamente sin fin. Su color es como de las flores (*Pentapetes Phoenicea*) u oro excelente con rojo y amarillo mezclado. En sus bellas manos Ella sostiene un rosario, una red, una espada curvada y muestra el mudra de dar bendiciones. La media luna radiante es Su ornamento, y Ella tiene tres ojos.

## 1 om rājovāca Om. El Rey dijo:

2

# vicitramidamākhyātam bhagavan bhavatā mama devyāś carita māhātmyam raktabīja vadhāśritam

Oh Ser Divino, esta narrativa que tu me has contado sobre la muerte de Semilla de los Deseos y la Grandeza de la Diosa es sin duda maravillosa.

## 3 bhūyaścec chāmyahaṃ śrotuṃ raktabīje nipātite cakāra śumbho yatkarma niśumbhaścāti kopanah

Vanidad y Auto-depreciación deben haber quedado muy furiosos con su muerte. Deseo oír cómo reaccionaron.

## 4 ṛṣi ruvāca

El ṛṣi dijo:

5

# cakāra kopam atulam raktabīje nipātite śumbhāsuro niśumbhaśca hateṣvanyeṣu cāhave

Después de la muerte de Semilla de los Deseos y otros pensamientos en la batalla, no había límites para la rabia de Vanidad y Auto-depreciación.

6

# hanyamānam mahāsainyam vilokyāmarṣamudvahan abhyadhāvanniśumbho-tha mukhyayāsura senayā

Al ver que su extenso ejército fue exterminado de este modo, Auto-depreciación, junto con su principal ejército, corrió furioso en la dirección de la Diosa.

7

# tasyāgratas tathā pṛṣṭhe pārśvayośca mahāsurāḥ sandaṣṭauṣṭha puṭāḥ kruddhā hantuṃ devīmupāyayuḥ

En frente de ellos, y también detrás y a ambos lados, estaban grandes pensamientos que expresaban su rabia mordiendo sus labios, y vinieron para matar a la Diosa.

8

# ājagāma mahāvīryaḥ śumbho-pi svabalair vṛtaḥ nihantuṃ caṇḍikāṃ kopāt kṛtvā yuddhaṃ tu mātṛbhiḥ

El extremadamente violento, Vanidad, también vino con gran furia junto con su ejército para luchar contra las innumerables Madres, y para matar a Aquella Que Desgarra los Pensamientos.

9

# tato yuddhamatīvāsīd devyā śumbha niśumbhayoḥ śaravarṣamatīvogram meghayoriva varṣatoḥ

Entonces Vanidad y Auto-depreciación comenzaron una violenta lucha contra la Diosa. Aquellos dos pensamientos como si fueran nubes causaron una terrible lluvia de flechas.

**10** 

## cicchedāstāñcharāṃstābhyāṃ caṇḍikā svaśarot karaiḥ tāḍayāmāsa cāṅgeṣu śastraughair asureśvarau

Aquellas flechas arrojadas fueron inmediatamente cortadas en la batalla por la multitud de las flechas del arco de Aquella Que Desgarra los Pensamientos, y las otras armas que Ella lanzó sobre los dos Reyes del Pensamiento hirieron sus cuerpos.

11

# niśumbho niśitaṃ khaḍgaṃ carma cādāya suprabham atāḍayanmūrdhni siṃhaṃ devyā vāhanamuttamam

Auto-depreciación tomó una espada afilada y un brillante escudo y atacó al portador de la Diosa, el león, en la cabeza.

12

## tāḍite vāhane devī kṣurapreṇāsimuttamam niśumbhasyāśu ciccheda karma cāpyaṣṭa candrakam

Después de que Su portador fue herido, la Diosa inmediatamente partió la espada de Autodepreciación en pedazos con Sus flechas, y también el escudo que tenía ocho lunas.

#### 13

## chinne carmani khadge ca śaktim ciksepa so-surah tāmapyasya dvidhā cakre cakrenābhimukhāgatām

Cuando la espada y el escudo se quedaron en pedazos, aquel pensamiento atacó con su energía, pero la Diosa también la rompió con su disco.

#### 14

# kopādhmāto niśumbho-tha śūlam jagrāha dānavaḥ āyātam muṣṭipātena devī taccāpya cūrṇayat

Estallando de furia, Auto-depreciación cogió su lanza para luchar con la Diosa, pero Ella instantáneamente la hizo pedazos con un golpe de Su puño.

#### **15**

# āvidhyātha gadām so-pi cikṣepa caṇḍikām prati sāpi devyā triśūlena bhinnā bhasmatvamāgatā

Entonces él agarró un garrote y lo arrojó en dirección a la Diosa, y también Ella, Aquella Que Desgarra los Pensamientos, la cortó con Su tridente y la redujo en cenizas.

#### 16

## tataḥ paraśu hastaṃ tamāyāntaṃ daityapuṅgavam āhatya devī bāṇaughair apātayata bhūtale

Después de eso, el Rey del Pensamiento, Auto-depreciación, tomó un hacha de batalla en sus manos, pero viendo que él se acercaba, la Diosa arrojó innumerables flechas, y habiéndolo herido, Ella lo colocó sobre la tierra.

#### **17**

# tasmin nipatite bhūmau niśumbhe bhīmavikrame bhrātaryatīva saṃkruddaḥ prayayau hantum ambikām

Después de que Auto-depreciación quedara incapacitado estirado sobre la tierra, su extremadamente fuerte hermano se agitó, y se acercó para matar a la Madre del Universo.

#### 18

## sa rathasthas tathāt yuccair gṛhītaparamāyudhaiḥ bhujair aṣṭābhir atulair vyāpyāśeṣam babhau nabhaḥ

Sentado sobre su carruaje, él exhibía magníficas armas en sus ocho poderosos brazos, y cubrió toda la atmósfera con su brillo maravilloso.

#### 19

# tamāyāntam samālokya devī śaṅkham avādayat jyāśabdam cāpi dhanuṣaścakārātīva duḥsaham

Al ver que se acercaba, la Diosa hizo sonar Su caracola, e hizo un ruido excesivamente insoportable junto con la cuerda de su arco.

### 20

# pūrayāmāsa kakubho nijaghaņṭā svanena ca samasta daitya sainyānāṃ tejo vadhavidhāyinā

El sonido de su campana, que destruyó el brillo de todos los pensamientos, penetró en todas direcciones.

#### 21

## tataḥ siṃho mahānādais tyājitebha mahāmadaiḥ pūrayāmāsa gaganaṃ gāṃ tathaiva diśo daśa

Después de eso el león rugió, oyendo al cual, aun los reyes más grandes de los elefantes pierden su orgullo, y el ruido del rugido llenó la tierra, la atmósfera y las diez direcciones.

#### 22

# tataḥ kālī samutpatya gaganaṃ kṣmāmatāḍayat karābhyāṃ tanni nādena prāksvanāste tirohitāḥ

Entonces la Removedora de la Oscuridad saltó en la atmósfera, y con Sus dos manos, Ella golpeó la tierra. Esto hizo un ruido tan grande que los sonidos anteriores se tornaron moderados.

#### 23

### aṭṭāṭṭahāsamaśivam śivadūti cakāra ha taih śabdairasurāstresuḥ śumbhaḥ kopam param yayau

Después Aquella de Quien la Conciencia es Emisario dio una gran carcajada, para el desagrado de los pensamientos, y oyendo eso, todos los pensamientos empezaron a temblar, y Vanidad quedó extremadamente agitado.

#### 24

# durātmaṃstiṣṭha tiṣṭheti vyājahārāmbikā yadā tadā jayetyabhihitaṃ devairākaśa saṃsthitaiḥ

La Diosa dijo a Vanidad: "¡Oh Ser Maligno, no das tu brazo a torcer!" Y entonces la voz de los Dioses se elevó en la atmósfera, "¡VICTORIA A TI!"

#### 25

# śumbhenāgatya yā śaktir muktā jvālātibhīṣaṇā āyāntī vahni kūṭābhā sā nirastā maholkayā

Cuando Vanidad estaba avanzando, él impulsó una energía luminosa extremadamente terrible que venía como una montaña de fuego, y la Diosa, con una gran llama de fuego, la alejó.

#### 26

## siṃhanādena śumbhasya vyāptaṃ lokatrayāntaram nirghātaniḥ svano ghoro jitavāna vanīpate

La atmósfera de los tres mundos fue penetrada por el rugido de Vanidad que era similar al de un león, pero igualmente grande fue el terrible estruendo de trueno que subyugó todos los otros sonidos.

#### 27

# śumbha muktāñ charāndevī śumbhastat prahitāñ charān ciccheda svaśarairugraiḥ śataśo-tha sahasraśaḥ

Vanidad y la Diosa rompían sus recíprocas flechas en cientos de miles.

#### 28

# tataḥ sā caṇḍikā kruddhā śulenābhi jaghāna también tadābhihato bhūmau mūrcchito nipapāta ha

Entonces la enfurecida Aquella Que Desgarra los Pensamientos lo atacó con la lanza, y herido, él cayó al suelo sin sentido.

## tato niśumbhaḥ samprāpya cetanāmātta kārmukaḥ ājaghāna śarair devīṃ kālīṃ kesariṇaṃ tathā

Así Auto-depreciación, recobrando la conciencia, cogió su arco y atacó a la Diosa, la Removedora de la Oscuridad, y al león, con flechas.

#### 30

# punaśca kṛtvā bāhūnām ayutam danujeśvaraḥ cakrāyudhena ditijaś chādayāmāsa candikām

De nuevo el Señor de la Confusión, el hijo de los conceptos materiales, extendiendo diez mil brazos, atacó a Aquella Que Desgarra los Pensamientos con un disco.

#### 31

# tato bhagavatī kruddhā durgā durgārti nāśinī ciccheda tāni cakrāṇi svaśaraiḥ sāyakāṃśca tān

Entonces la Maestra Suprema, la Destructora de los Aborrecimientos y Aflicciones, se enfureció y cortó aquellos discos y flechas con Sus propias flechas.

#### 32

# tato niśumbho vegena gadāmādāya caṇḍikām abhyadhāvata va hantuṃ daityasenā samāvṛtaḥ

Auto-depreciación tomó rápidamente su garrote, y acompañado por un ejército de pensamientos, se precipitó para matar a Aquella Que Desgarra los Pensamientos.

#### 33

# tasyāpatata evāśu gadāṃ ciccheda caṇḍikā khaḍgena śitadhāreṇa sa ca śūlaṃ samādade

Cuando él se acercaba, Aquella Que Desgarra los Pensamientos cortó su garrote con una espada afilada, y en consecuencia él agarró una lanza.

#### **34**

# śula hastam samāyāntam niśumbhamamarārdanam hṛdi vivyādha śūlena vegāviddhena caṇḍikā

En cuanto Auto-depreciación, el atormentador de los Dioses, se acercó con la lanza en la mano, Aquella Que Desgarra los Pensamientos rápidamente lo perforó en el corazón con Su propia lanza.

#### 35

# bhinnasya tasya śūlena hṛdayān niḥrsto-paraḥ mahābalo mahāvīryas tiṣṭheti puruṣo vadan

Emergiendo del corazón perforado por la lanza, vino un espíritu de gran vigor y coraje que gritaba, "¡Para!"

#### 36

### tasya nişkrāmato devī prahasya svanavat tataḥ śiraściccheda khadgena tato-sāvapatadbhuvi

Con una elevada carcajada, la Diosa decapitó su cabeza con Su espada, y cayó al suelo.

#### **37**

# tataḥ siṃhaś cakhādograṃ daṃṣṭrākṣuṇṇa śirodharān asurāṃstāṃstathā kālī śivadūtī tathā parān

Entonces el león aplastó las gargantas de muchos pensamientos con sus poderosos dientes y los comió, mientras que la Removedora de la Oscuridad y Aquella de Quien la Conciencia es Emisario, devoraron a otros.

#### 38

# kaumārī śakti nirbhinnāḥ kecin neśur mahāsurāḥ brahmāṇī mantra pūtena toyenānye nirākṛtāḥ

Algunos grandes pensamientos perecieron siendo traspasados por la Energía de la Persona Siempre Pura, mientras que otros fueron repelidos siendo rociados por el agua santificada por el encantamiento de la Energía Creadora.

#### 39

## māheśvarī triśūlena bhinnāḥ petustathāpare vārāhī tuṇḍa ghātena kecic cūrṇīkṛtā bhuvi

Otros fueron cortados por el tridente de la Energía del Gran Vidente de Todo y cayeron, mientras otros fueron triturados hasta el polvo por el hocico del Más Excelente Deseo de Unión.

#### 40

# khaṇḍaṃ khaṇḍaṃca cakreṇa vaṣṇavyā dānavāḥ kṛtāḥ vajreṇa caindrī hastāgra vimuktena tathāpare

Las Confusiones fueron cortadas en trozos por los discos de la Energía de la Conciencia que Todo Penetra, y otros por el rayo arrojado de la palma de la mano de la Energía del Gobierno del Puro.

#### 41

## kecid vineśurasurāḥ kecinnaṣṭā mahāhavāt bhakṣitāścāpare kālī śivadūtī mṛgādhipaiḥ

Algunos pensamientos perecieron y otros pensamientos huyeron de la batalla, mientras que otros fueron comidos por la Removedora de la Oscuridad de la Ignorancia, Aquella de Quien la Conciencia es Emisario y el Rey de los Animales.

oṃ

# daśamo-dhyāyaḥ Capítulo Diez

# dhyānam

Meditación

om uttaptahema rucirām ravi candra vahni netrām dhanuś śarayutānkuśa paśa śūlam ramyair bhujaiśca dadhatīm śiva śakti rūpām kāmeśvarīm hṛdi bhajāmi dhṛtendulekhām

Om. Con la plenitud de mi corazón, yo creo en la Maestra de Todo, Kameśvarī, la Gobernadora del Deseo, que une la naturaleza intrínseca de Śiva y Śakti, de conciencia y energía, que usa la radiante media luna sobre Su cabeza. Su brillo es tan hermoso como el excelente oro puro. El sol, la luna y el fuego son Sus tres ojos, y en Sus adorables manos Ella sostiene un arco y flechas, una espada curva, una red y una lanza.

# 1 om rși ruvāca El rși dijo:

2 niśumbham nihatam drstvā bhrātaram prāṇasammitam

#### hanyamānam balam caiva śumbhah kruddho-bravīd vacah

Al ver a su hermano, Auto-depreciación, que le era querido como su propia vida, muriendo, y sus vigorosas fuerzas siendo conquistadas, Vanidad habló estas palabras con ira:

3

# balāvalepād duṣṭe tvam mā durge garvamāvaha anyāsām balamāśritya yuddhyase yātimāninī

"¡Oh Removedora de las Dificultades, perversa y orgullosa de Tu fuerza! No me muestres Tu orgullo. Tu luchas por la fuerza de otros.

4

## devyuvāca

La Diosa dijo:

5

# ekaivāham jagatyatra dvitīyā kā mamāparā paśyaitā duṣṭa mayyeva viśantyo madvibhūtayaḥ

Yo soy el único Ser aquí en este mundo perceptible. No hay otro más allá de Mí. Oh persona pecaminosa, mira como estas manifestaciones de mi energía entran dentro de Mí.

6

# tataḥ samastāstā devyo brahmāṇīpramukhā layam tasyā devyās tanau jagmur ekaivāsīt tadāmbikā

Entonces todas las Diosas, encabezadas por la Energía Creadora, se disolvieron dentro del Ser de la Diosa, y sólo había una EXISTENCIA en el mundo perceptible: ¡LA MADRE DEL UNIVERSO!

7

# devyuvāca

La Diosa dijo:

8

# aham vibhūtyā bahubhir iha rūpair yadā sthitā tat samhṛtam mayaikaiva tisthāmyājau sthiro bhava

Yo residí aquí en muchas formas que eran manifestaciones de Mi energía. Estas son todas retiradas por Mí, y ahora estoy sola. ¡Levántate para la lucha!

9

#### rsi ruvāca

El rsi dijo:

10

# tataḥ pravavṛte yuddham devyāḥ śumbhasya cobhayoḥ paśyatām sarva devānām asurānām ca dārunam

Entonces la Diosa y Vanidad comenzaron una terrible batalla mientras los dioses y los pensamientos asistieron.

11

# śaravarṣaiḥ śitaiḥ śastrais tathā straiścaiva dāruṇaiḥ tayor yuddham abhūdbhūyaḥ sarva lokabhayaṅkaram

Con una lluvia de flechas, afiladas armas e increíbles proyectiles, el combate que ellos trabaron

fue terrible para todos los mundos.

#### 12

## divyānyastrāņi śataśo mumuce yānyathāmbikā babhañja tāni daityendras tatpratīghāta kartṛbhiḥ

La Madre del Universo descargó cientos de proyectiles divinos que fueron cortados por el Señor de los Pensamientos con sus armas defensivas.

#### 13

## muktāni tena cāstrāņi divyāni parameśvarī babhañja līlayaivogra huṅkāroc cāraṇādibhiḥ

Y así muchos proyectiles excelentes fueron arrojados por él y fueron divertidamente cortados por la Suprema Soberana con la fuerte magia del "¡Hum!" y otros mantras.

#### 14

## tataḥ śaraśatair devīmācchādayata so-suraḥ sāpi tat kupitā devī dhanuś ciccheda ceṣubhiḥ

Entonces aquel pensamiento cubrió a la Diosa con cientos de flechas, y la Diosa con rabia rompió su arco con Sus flechas.

#### 15

# chinne dhanuşi daityendras tathā śaktimathādade ciccheda devī cakrena tāmapyasya kare sthitām

Con su arco roto, el Señor del Pensamiento cogió su energía, pero ésta fue cortada por la Diosa con su disco mientras aún estaba en sus manos.

#### 16

# tataḥ khaḍgamupādāya śatacandraṃ ca bhānumat abhyadhāvattadā devīṃ daityānāma dhipeśvaraḥ

Entonces el Supremo Señor del Pensamiento tomó su espada brillante y el escudo trayendo un centenar de lunas, y se arrojó en dirección a la Diosa.

#### **17**

## tasyāpatata evāśu khaḍgaṃ ciccheda caṇḍikā dhanurmuktaiḥ śitair bāṇaiś carma cārka karāmalam

Cuando él se acercaba, Aquella Que Desgarra los Pensamientos cortó su espada con veloces flechas de su arco, y también su escudo tan brillante como los rayos del sol.

#### 18

# hatāśvaḥ sa tadā daityaś chinnadhanvā visārathi jagrāha mudgaraṃ ghoramambikā nidhanodyataḥ

Con sus caballos muertos, su arco cortado, y sin cochero, aquel pensamiento agarró fuertemente una maza, intentando matar a la Madre del Universo.

#### 19

# cicchedā patatastasya mudgaram niśitaiḥ śaraiḥ tathāpi so-bhyadhāvattām muṣṭimudyamya vegavān

Cuando se acercó Ella cortó su maza con Sus veloces flechas, en consecuencia él continuó yendo en la dirección de Ella con gran velocidad para atacarla con sus puños.

#### 20

# sa muṣṭiṃ pātayāmāsa hṛdaye daitya puṅgavaḥ devyāstaṃ cāpi sā devī talenorasya tāḍayat

Aquel renombrado pensamiento golpeó su puño sobre el corazón de la Diosa, mientras la Diosa lo atacó sobre el pecho con la palma de Su mano.

#### 21

## talaprahārābhihato nipapāta mahītale sa daitya rājaḥ sahasā punareva tathotthitaḥ

Atacado por el golpe, cayó al suelo, pero el Rey de los Pensamientos inmediatamente se levantó de nuevo.

#### 22

# utpatya ca pragṛhyoccair devīm gaganamāsthitaḥ tatrāpi sā nirādhārā yuyudhe tena caṇḍikā

Entonces, agarrando a la Diosa, él subió a la atmósfera, y allí también Aquella Que Desgarra los Pensamientos emprendió una batalla con él sin ningún soporte.

#### 23

# niyuddham khe tadā daityaścaṇḍikā ca parasparam cakratuḥ prathamam siddhamunivismaya kārakam

Entonces aquel pensamiento y Aquella Que Desgarra los Pensamientos empezaron a luchar, como nunca, en la atmósfera, causando admiración a los iniciados y a los hombres de sabiduría.

#### 24

## tato niyuddham suciram kṛtvā tenāmbikā saha utpātya bhrāmayā māsa cikṣepa dharaṇītale

Después de un largo y cerrado encuentro, la Madre del Universo lo alzó en lo alto, lo giró alrededor, y lo arrojó a la tierra.

#### 25

# sa kṣipto dharaṇīṃ prāpya muṣṭim udyamya vegitaḥ abhyadhāvata duṣṭātmā caṇḍikā nidhanec chayā

De este modo arrojado a la tierra, él rápidamente se levantó, y, elevando su puño, aquel malvado se apresuró en la dirección de la Diosa para matar a Aquella Que Desgarra los Pensamientos.

#### 26

# tamāyāntam tato devī sarva daitya janeśvaram jagatyām pātayāmāsa bhittvā śūlena vaksasi

Al ver aproximándose al Rey de todos los pensamientos, la Diosa le hirió en el pecho con Su lanza y lo arrojó de nuevo a la tierra.

#### 27

## sa gatāsuḥ papātorvyāṃ devī śūlāgravikṣataḥ cālayan sakalāṃ pṛthvīṃ sābdhi dvīpaṃ saparvatām

Traspasado por la veloz punta de la lanza de la Diosa, cayó muerto al suelo, estremeciendo toda la tierra con sus océanos, sus islas y sus montañas.

#### 28

### tatah prasannamakhilam hate tasmin durātmani

### jagatsvāsthyamatīvāpa nirmalam cābhavannabhah

Cuando aquel ser malvado fue muerto, todo el universo perceptible quedó satisfecho, todo se quedó en PAZ, y el cielo se hizo claro.

#### 29

# utpātameghāḥ solkā ye prāgāsaṃste śamaṃ yayuḥ sarito mārga vāhinyas tathā saṃstatra pātite

Las nubes ardientes características de la confusión se volvieron tranquilas después de que él pereciera, y los ríos fluyeron en sus cursos.

#### 30

### tata devagaṇāḥ sarve harṣanirbhara mānasāḥ babhūvurnihate tasmin gandharvā lalitaṃ jaguḥ

A causa de su muerte, las mentes de innumerables dioses se volvieron contentísimas, y los cantores celestiales empezaron a cantar dulces cantos.

#### 31

## avādayaṃs tathaivānye nanṛtuścāpsaro gaṇāḥ vavuḥ puṇyāstathā vātāḥ suprabho-bhūddivākaraḥ

Otros cantores celestiales tocaron sus instrumentos mientras las doncellas celestiales danzaban. Una suave brisa empezó a soplar y el sol brilló radiante en el cielo.

#### 32

### jajvaluścagnayah śantah śanta digjanitasvanah

El fuego sagrado ardió brillantemente en PAZ, y pacíficos se tornaron los terribles sonidos que habían llenado todas las direcciones.

om

ekādaśo-dhyāyaḥ Capítulo Once

### dhyānam

Meditación

om bālaravidyutim indu kirīṭām tuṅgakucām nayanatrayayuktām smeramukhīm varadāṅkuśa pāśābhītikarām prabhaje bhuvaneśīm

Om. Yo medito en la Diosa Bhuvaneśvari, la Gobernadora de la Tierra. La luminosidad de Su cuerpo es como el sol naciente en la mañana. La luna es una corona sobre Su cabeza. Sus pechos abundantes desbordan, y Sus tres ojos están en unión. Sobre su cara brilla Su radiante sonrisa, y Sus manos exhiben el mudra de conceder bendiciones, la espada curvada, la red y el mudra que otorga la liberación del temor.

#### 1

om ṛṣi ruvāca

Om. El ṛṣi dijo:

#### 2

devyā hate tatra mahāsurendre sendrāḥ surā vahni purogamāstām kātyāyanīṃ tuṣṭuvuriṣṭa lābhād vikāśi vaktrāb javikāśi tāśāḥ

Cuando el Gran Señor de los Pensamientos fue muerto por la Diosa, los Dioses con el Gobierno del Puro, liderados por la Luz de la Meditación, iluminando los cuadrantes con sus alegres caras a causa de la realización de sus deseos, oraron a la Persona Siempre Pura.

#### 3

devi prapannārti hare prasīda prasīda mātar jagato-khilasya prasīda viśveśvari pāhi viśvaṃ tvamīśvarī devi carācarasya

Oh Diosa, Tu que remueves las aflicciones de todos los que toman refugio en Ti, se satisfecha. Se satisfecha, Oh Madre de todo el Mundo Perceptible. Se satisfecha, Oh Suprema del Universo; protege el universo. Oh Diosa, Tu eres Suprema sobre todo lo que mueve y no se mueve.

### 4

ādhārabhūtā jagatas tvamekā mahīsvarūpeņa yataḥ sthitāsi apāṃ svarūpa sthitayā tvayaita dāpyāyate kṛtsnamalaṅghyavīrye

Porque Tu existes como la naturaleza intrínseca de la tierra, sólo Tu eres el último soporte del mundo material. Oh Diosa de coraje inalterable, Tú resides como la naturaleza intrínseca del agua (que toma la forma de su recipiente), a través de la cual Tu satisfaces todo esto.

5 tvam vaṣṇavī śaktir anantavīryā viśvasya bījam paramāsi māyā

# sammohitam devi samastametat tvam va prasannā bhuvi mukti hetuḥ

Tu eres la Energía de la Conciencia la Cual todo Penetra, de coraje infinito, la semilla del universo, que está más allá de la limitación. Por Ti, Oh Diosa, todos son engañados por el apego, y si Tu eres misericordiosa, Tu eres la causa de la liberación de este mundo.

#### 6

# vidyāḥ samastāstava devi bhedāḥ striyaḥ samastāḥ sakalā jagatsu tvayaikayā pūritamambayaitat kā te stutiḥ stavyaparā paroktiḥ

Diosa, todo lo que conocemos son Tus varios méritos, y todas las mujeres en el mundo reflejan, completamente, Tu capacidad. Por Ti, Oh Madre, este mundo es llenado. A causa de qué estás más allá de la alabanza, ¿cómo podemos cantar Tus glorias?

#### 7

# sarva bhūtā yadā devī svarga mukti pradāyinī tvaṃ stutā stutaye kā vā bhavantu paramoktayaḥ

Diosa, Dadora del Cielo y de la Liberación, Tu eres toda la existencia. Cuando eres así enaltecida, ¿qué más podemos cantar de Tu gloria?

#### 8

# sarvasya buddhirūpeņa janasya hṛdi saṃsthite svargā pavargade devi nārāyaṇi namo-stu te

Tu resides en el corazón de todos los seres vivos en la forma de la Inteligencia. Tu concedes a Tus devotos el Cielo y la Liberación. Oh Diosa, Expositora de la Conciencia, nosotros Te reverenciamos.

#### 9

# kalākāṣṭhādi rūpeṇa pariṇāma pradāyini viśvasyo paratau śakte nārāyaṇi namo-stu te

En la forma de las divisiones del Tiempo, Tu traes el cambio. Energía que existe después de la disolución del universo, Expositora de la Conciencia, nosotros Te reverenciamos.

#### **10**

# sarva maṅgala maṅgalye śive sarvārtha sādhike śaraṇye tryambake gauri nārāyaṇi namo-stu te

A la Auspiciosa de todas las Auspiciosidades, a la Bondosa, a la Realizadora de todos los Objetivos, a la Fuente de Refugio, a la Madre de los tres mundos, a la Diosa que es Rayos de Luz, Expositora de la Conciencia, nosotros Te reverenciamos.

#### 11

# sṛṣṭi sthiti vināśānāṃ śakti bhūte sanātani guṇāśraye guṇamaye nārāyaṇi namo-stu te

Tu eres la Eterna Energía de la Creación, Preservación y Disolución en toda la existencia; La de quien todas las cualidades dependen, quien limita todas las cualidades, Expositora de la Conciencia, nosotros Te reverenciamos.

#### **12**

# śaraṇāgata dīnārta paritrāṇa parāyaṇe

# sarasyārtti hare devi nārāyaņi namo-stu te

A aquellos que son devotos de Ti y toman refugio en Ti, aunque desamparados y perturbados, Tu los liberas de todas las incomodidades e infelicidades. Toda ansiedad Tu te llevas lejos, Oh Diosa, Expositora de la Conciencia, nosotros Te reverenciamos.

#### **13**

# haṃsayukta vimānasthe brahmāṇī rūpa dhāriṇi kauśāmbhaḥkṣarike devi nārāyaṇi namo-stu te

Usando la forma de la Energía Creadora, sentándose sobre el vehículo atado a los cisnes del soplo vital, asperjando agua con la santidad de la hierba kuśa, Expositora de la Conciencia, nosotros Te reverenciamos.

#### 14

# triśūla candrāhidhare mahāvṛṣabha vāhini māheśvarīśvarūpeṇa nārāyaṇi namo-stu te

En la forma de la Energía del Gran Vidente de Todo, exhibiendo el tridente de la unidad, la luna de la devoción y las serpientes de la Energía, montada sobre el gran búfalo de la disciplina, Expositora de la Conciencia, nosotros Te reverenciamos.

#### **15**

# mayūra kukkuṭavṛte mahāśakti dhare-naghe kaumārīrūpa saṃsthāne nārāyaṇi namo-stu te

Apareciendo en la forma de la Persona Siempre Pura, acompañada por el gallo de la regularidad y por el pavo de la belleza, dominando la gran Energía, inmaculada, Expositora de la Conciencia, nosotros Te reverenciamos.

#### 16

# śaṅkha cakra gadā śārṅga gṛhīta paramāyudhe prasīda vaiṣṇavi rūpe nārāyaṇi namo-stu te

Sé misericordiosa en la forma de la Energía de la Conciencia que Penetra Todo, Tu que sostienes la caracola de las vibraciones, el disco del tiempo giratorio, el cetro de la articulación y el arco de la determinación. Expositora de la Conciencia, nosotros Te reverenciamos.

#### **17**

# gṛhītogra mahācakre daṃṣṭroddhṛta vasuṃdhare varāharūpiṇi śive nārāyaṇi namo-stu te

En la forma del Más Excelente Deseo de Unión, Tu elevas la tierra con Tus colmillos de perseverancia, blandiendo el gran disco del tiempo giratorio por el Bien. Expositora de la Conciencia, nosotros Te reverenciamos.

#### 18

# nṛsiṃharūpeṇogreṇa hantuṃ daityān kṛtodyame trailokyatrānasahite nārāyani namo-stu te

En la forma del Hombre-león de Audaz Coraje Te has envuelto en matar los pensamientos, protegiendo los tres mundos. Expositora de la Conciencia, nosotros Te reverenciamos.

#### 19

# kirīțini mahāvajre sahasra nayanojjvale vṛtra prāṇa hare caindri nārāyaṇi namo-stu te

Poseyendo una corona, el gran rayo de la iluminación, y mil ojos radiantes, y tomando la vida

de la Confusión, Expositora de la Conciencia, nosotros Te reverenciamos.

#### 20

# śivadūtī svarūpeņa hata daitya mahābale ghorarūpe mahārāve nārāyani namo-stu te

Naturaleza intrínseca de Aquella de quien la Conciencia es Emisario, que conquistó el poderoso ejército de los pensamientos, de forma espeluznante y sonido intenso, Expositora de la Conciencia, nosotros Te reverenciamos.

#### 21

# domstrā karālavadane śiro mālā vibhūsaņe cāmunde munda mathane nārāyani namo-stu te

Con grandes dientes en Tu boca, exhibiendo una guirnalda de cabezas de pensamientos impuros, Oh Matadora de Pasión e Ira, Expositora de la Conciencia, nosotros Te reverenciamos.

#### 22

# lakṣmi lajje mahā vidye śraddhe puṣṭi svadhe dhruve mahārātri mahāmāye nārāyaṇi namo-stu te

Verdadera Riqueza, Humildad, Gran Conocimiento, Fe, Alimento, Auto-subsistencia, Constancia, Gran Noche de la Ignorancia, y Gran Medida de la Conciencia, Expositora de la Conciencia, nosotros Te reverenciamos.

#### 23

# medhe sarasvati vare bhūti bābhravi tāmasi niyate tvam prasīdeśe nārāyaṇi namo-stu te

Intelecto de Amor, Espíritu del Conocimiento Todo Penetrante, la Mejor, Toda la Existencia, Naturaleza, Ser Incognoscible, totalmente ocupada con el auto-control, Oh Suprema, se satisfecha. Expositora de la Conciencia, nosotros Te reverenciamos.

#### 24

# sarva svarūpe sarveśe sarva śakti samanvite bhayebhyastrāhi no devi durge devi namo-stu-te

Naturaleza Intrínseca de Todo, Suprema de Todo, y también la Energía de todo; Tu remueves todo miedo de nosotros, Oh Diosa; Removedora de las Dificultades, Oh Diosa, nosotros Te reverenciamos.

#### 25

# etatte vadanam saumyam locana trayabhūṣitam pātu nah sarvabhītibhyah kātyāyani namo-stu te

Pueda esta bella cara exhibiendo tres ojos protegernos en toda la existencia, Persona Siempre Pura, nosotros Te reverenciamos.

#### 26

# jvālākarālamatyugram aśeṣāsura sūdanam triśūlaṃ pātu no bhīter bhadrakāli namo-stu-te

Con intenso brillo, extraordinariamente impetuosa, fuerza destructora de todos los pensamientos, pueda Tu tridente protegernos de todo miedo. ¡Oh Excelente Aquella Quien está Más Allá de Todo Tiempo, nosotros Te reverenciamos.

# hinasti daitya tejäṃsi svanenāpūrya yā jagat sā ghaṇṭā pātu no devi pāpebhyo-naḥ sutāniva

Oh Diosa, el fuerte sonido de Tu campana llena el mundo perceptible, destruyendo el coraje de todos los pensamientos, y protegiéndonos del mal así como una Madre protege a Sus hijos.

#### 28

# asurāsṛg vasāpaṅka carcitaste karojjvalaḥ śubhāya khaḍgo bhavatu caṇḍike tvāṃ natā vayam

Pues la brillante espada de la adoración en Tus manos, untada con la sangre y la grasa de los pensamientos, actúa para nuestro bienestar. Oh Tu Quien Desgarras los Pensamientos, nosotros Te reverenciamos.

#### 29

rogānaśeṣā napahaṃsi tuṣṭā ruṣṭā tu kāmān sakalān abhīṣṭān tvāmāśritānāṃ na vipannarāṇāṃ tvamāśritā hyāśrayatāṃ prayānti

Cuando Tu eres contentada, Tu destruyes todas las debilidades, y cuando Tu estás descontenta, Tu frustras todos los deseos. Ninguna calamidad sucede a los que toman refugio en Ti, y aquellos que toman refugio en Ti invariablemente se vuelven refugio para otros.

#### 30

etat kṛtaṃ yat kadanaṃ tvayādya dharma dviṣāṃ devi mahāsurāṇām rūpairanekair bahudhā-tma mūrtiṃ kṛtvāmbike tat prakaroti kānyā

¿Quién más podría hacer eso que Tu ahora hiciste, matando los grandes pensamientos, que son enemigos del Camino de la Verdad hacia la Sabiduría, manifestando el Ser, en la forma de la Madre del Universo, en muchas?

#### 31

vidyāsu śāstreṣu vivekadīpeṣ vādyeṣu vākyeṣu ca kā tvadanyā mamatvagarte-timahāndhakāre vibhrāmayatye tada tīva viśvam

¿De quien otra más allá de Ti es hablado en el conocimiento, en las escrituras, en los discursos, en todos los sonidos, como la Luz de la Discriminación? Tu lanzas el universo en la gran oscuridad del Egoísmo y de las Ataduras y lo haces girar.

#### **32**

rakṣāṃsi yatro graviṣāśca nāgā yatrārayo dasyubalāni yatra dāvānalo yatra tathābdhimadhye tatra sthitā tvaṃ paripāsi viśvam

Cuando hay demonios de la confusión, serpientes de terribles venenos, donde hay enemigos y poderosos ejércitos de ladrones, donde hay una gran conflagración, en medio del mar de los objetos y sus relaciones, Tu te pones de pie y salvas el universo.

# 33

viśveśvari tvam paripāsi viśvam

# viśvātmikā dhārayasīti viśvam viśveśavandyā bhavatī bhavanti viśvāśrayā ye tvayi bhakti namrāḥ

Tu eres la Reina del Universo; Tu proteges el universo. Alma del Universo, Tu sostienes el universo. Aquellos que se curvan ante Ti con devoción se vuelven el refugio del universo.

#### 34

# devi prasīda paripālaya no-ribhiter nityam yathāsura vadhādadhunaiva sadyaḥ pāpāni sarva jagatām praśamam nayāśu utpātapāka janitāṃśca mahopasargān

Oh Diosa, por favor, se satisfecha. Así como Tu nos has salvado matando los pensamientos, del mismo modo líbranos siempre del miedo de los enemigos. Erradica todo el mal de todos los mundos, así como toda la confusión y la perturbación.

#### 35

# praṇatānāṃ prasīda tvaṃ devi viśvārtihāriṇi trailokya vāsinā mīḍye lokānām varadā bhava

Oh Diosa, Removedora de los sufrimientos y calamidades del universo, se misericordiosa con nosotros que nos curvamos ante Ti. Tu que eres digna de la alabanza de los habitantes de los tres mundos, concede lo mejor para todos los mundos.

#### 36

# devyuvāca

La Diosa dijo:

#### 37

# varadāham surāgaņā varam yanmana secchatha tam vṛṇudhvam prayacchāmi jagatāmupakārakam

Dioses, yo os daré una bendición. Cualquier bendición que vuestras mentes deseen para el beneficio del mundo, esta bendición ciertamente concederé.

#### 38

#### devā ūcuh

Los Dioses dijeron:

#### 39

# sarvā bādhā praśamanam trailokyasyākhileśvari evameva tvayā kāryam asmad varivināśanam

Espíritu de la Soberana Suprema, termina con toda perturbación en los tres mundos, y del mismo modo, quita de nosotros toda hostilidad.

#### 40

#### devyuvāca

La Diosa dijo:

#### 41

# vanivasvate-ntare prāpte aṣṭā viṃśatime yuge śumbho niśumbhaścaivānyāvutpatsyete mahāsurau

En la segunda parte de un día del Infinito gobernado por la Luz Universal\*, en el vigésimo octavo

período de manifestación, dos grandes pensamientos, Vanidad y Auto-depreciación, se manifestarán nuevamente.

\*N.E.: En un día de Brahma hay catorce Manus para la administración del universo. En el período de cada Manu hay 71 Manvantaras. Cada Manvantara comprende un ciclo de cuatro yugas: Satya yuga, Tetra yuga, Dvapara yuga y Kali yuga, que es la era actual.

#### 42

# nanda gopa gṛhe jātā yaśodā garbha sambhavā tatastau nāśayiṣyāmi vindhyācalanivāsinī

Entonces yo naceré del útero de la Prosperidad en la casa del Guardián del Placer, y residiendo en las montañas del Conocimiento, Yo los mataré.

#### 43

# punarapyatiraudreņa rūpeņa pṛthivītale avatīrya hanişyāmi vaipracittāṃstu dānavān

Nuevamente encarnaré en la tierra en una forma feroz y mataré las confusiones de la Conciencia Agitada.

#### 44

# bhakṣayantyāśca tānugrān vaipracittān mahāsurān raktā dantā bhaviṣyanti dāḍimīkusumopamāḥ

Y cuando devore a esos grandes pensamientos de Conocimiento Agitado, Mis dientes se volverán tan rojos como una flor de granada.

#### 45

# tato māṃ devatāḥ svarge martyaloke ca mānavāḥ stuvanto vyāhariṣyanti satataṃ rakta dantikām

Entonces los Dioses en los cielos y los hombres del mundo de los mortales continuarán cantando Mi alabanza.

#### 46

# bhūyaśca śatavārṣikyāmanā vṛṣṭyāmanambhasi munibhiḥ saṃstutā bhūmau saṃbhaviṣyāmya yonijā

Y cuando la lluvia cese por cien años y la tierra quede destituida de agua, alabada por los hombres de sabiduría, Yo me manifestaré sobre la tierra, pero no tomando nacimiento en un útero.

#### 47

# tataḥ śatena netrāṇāṃ nirīkṣiṣyāmi yanmunīn kīrtayiṣyanti manujāḥ śatākṣīmiti māṃ tataḥ

Así miraré por los hombres sabios con un centenar de ojos, y en consecuencia los descendientes de la encarnación de la sabiduría cantarán Mi alabanza como "Aquella con un Centenar de Ojos".

#### 48

# tato-hamakhilam lokam ātmadeha samudbhavaih bharisyāmi surāh śākair āvrsteh prānadhārakaih

Después de eso, Dioses, alimentaré y mantendré todo el mundo y preservaré a los seres vivos con vegetales de Mi cuerpo hasta que la lluvia venga.

49

# śākambharīti vikhyātim tadā yāsyāmyaham bhuvi tatraiva ca vadhiṣyāmi durgamākhyam mahāsuram

Por eso seré famosa en la tierra como "Aquella Quién Nutre con Vegetales". También en esa época mataré al gran pensamiento Imposible.

**50** 

durgā devīti vikhyātam tanme nāma bhaviṣyati punaścāham yadā bhīmam rūpam kṛtvā himācale

**51** 

# rakṣāṃsi bhakṣayiṣyāmi munīnāṃ trāṇakāraṇāt tadā māṃ munayaḥ sarve stoṣyantyā namra mūrtayaḥ

50-51. Así Mi nombre será conocido como Durgā, Aquella Que Remueve Todas las Dificultades. De nuevo presentaré una forma temible para proteger a los hombres de sabiduría en los Himalayas, y comeré las Confusiones, por eso los hombres sabios cantarán Mi alabanza curvándose ante Mi imagen manifestada.

**52** 

# bhīmā devīti vikhyātam tanme nāma bhaviṣyati yadāruṇākhyas trailokye mahābādhām kariṣyati

Así Mi nombre será famoso como la Diosa de forma temible. Cuando la perplejidad creará grandes opresiones en los tres mundos,

53

# tadāham bhrāmaram rūpam kṛtvā-samkhyeyaṣaṭpadam trailokyasya hitārthāya vadhiṣyāmi mahāsuram

tomaré la forma de innumerables abejas con seis piernas y para el beneficio de los tres mundos, mataré el gran pensamiento.

54

bhrāmarīti ca mām lokāstadā stoṣyanti sarvataḥ ittham yadā yadā bādhā dānavotthā bhaviṣyati

**55** 

## tadā tadā vatīryāham karişyāmyari samkṣayam

54-55. De este modo, en todas partes, me ofrecerán alabanza como "Aquella Que Tiene Una Apariencia Semejante A La Abeja." Por lo tanto, siempre que la opresión de los pensamientos confusos aparezca, me manifestaré para destruir a los enemigos.

om

# dvādaśo-dhyāyaḥ Capítulo Doce

**dhyānam** Meditación

om vidyud dāmasamaprabhām mṛgapati skandhasthitām bhīṣaṇām kanyābhiḥ karavālakheṭa vilasaddhastābhirā sevitām

# toiścakra gadāsi kheṭa viśikhāṃścāpaṃ guṇaṃ tarjanīṃ bibhrāṇāmanalātmikāṃ śaśidharāṃ durgāṃ trinetrāṃ bhaje

Om. Yo medito sobre la Diosa de tres ojos, Durgā, la Aliviadora de las Dificultades; el brillo de su hermoso cuerpo es como el relámpago. Ella se sienta sobre un león y parece muy feroz. Muchas doncellas sosteniendo la espada de dos filos y el escudo en sus manos están de pie en prontitud para servirla. Ella sostiene en sus manos el disco, la espada de dos filos, el escudo, la flecha, el arco, la red y el mudra juntando el pulgar y el índice, con los otros tres dedos extendidos hacia arriba, indicando la concesión de la sabiduría. Su naturaleza intrínseca es como el fuego, y sobre Su cabeza Ella usa la luna como una corona.

#### 1

## om devyuvāca

Om. La Diosa dijo:

#### 2

# ebhiḥ stavaiśca māṃ nityaṃ stoṣyate yaḥ samāhitaḥ tasyāhaṃ sakalāṃ bādhāṃ nāśayisyāmya saṃśayam

Quienquiera que recite constantemente estos himnos de alabanza a Mi con la mente concentrada, sin duda pondré fin a sus dificultades.

#### 3

# madhu kaiṭabha nāśaṃ ca mahiṣāsura ghātanam kīrtayisyanti ye tadvad vadhaṃ śumbha niśumbhayoh

Quien cante sobre la destrucción de Mucho y Poco, la masacre del Gran Ego, y la muerte de Vanidad y Auto-depreciación;

#### 4

# aṣṭamyāṃ ca caturdaśyaṃ navamyāṃ caikacetasaḥ śroṣyanti caida ye bhaktyā mama māhātmyamuttamam

sea quien sea que atentamente oiga esta presentación de Mi gloria excelente en el octavo, décimo-cuarto y noveno día de la quincena lunar;

#### 5

# na teṣāṃ duṣkṛtaṃ kiñcid duṣkṛtothā na cāpadaḥ bhaviṣyati na dāridryaṃ na caiveṣṭa viyojanam

para ellos nada malo ocurrirá, ni desgracias venidas de eventos inauspiciosos. Tampoco la pobreza se presentará, ni la separación de los seres amados.

#### 6

# śatruto na bhayam tasya dasyuto vā na rājataḥ na śastrānalatoyaughāt kadācitsam bhaviṣyati

Ningún miedo vendrá, sea de enemigos, ladrones o reyes, tampoco de armas, fuego o inundaciones.

#### 7

# tasmān mamai tanmāhātmyam paṭhitavyam samāhitaiḥ śrotavyam ca sadā bhaktyā param svastyayanam hi tat

Por lo tanto, esta recitación de Mis glorias debe ser recitada con toda atención, y debe ser

constantemente oída con devoción, como el propio camino para la auto-realización.

#### 8

# upasargānaśeṣāṃstu mahāmārī samudbhavān tathā trividhamutpātaṃ māhātmyaṃ śamayenmama

Esta presentación de Mis glorias, la Gran Destructora De Todas Las Perturbaciones, traerá paz a las tres envolturas naturales de la confusión (física, mental, vital, o los míos propios, de otros, y los actos de Dios).

#### 9

# yatraitat paṭhyate samyaṅ nityamāyatane mama sadā na tadvimokṣyāmi sāṃnidhyaṃ tatra me sthitam

Yo nunca abandonaré el lugar donde esta narración sea bien recitada; Mi presencia permanecerá constante.

#### 10

# bali pradāne pūjāyām agnikārye mahotsave sarvam mamaitaccaritamuccāryam śrāvyameva ca

Cuando las ofrendas se hagan durante la adoración, en el fuego sacrificial en grandes ocasiones festivas, esta presentación de Mis glorias debe ser completamente recitada y oída.

#### 11

# jānatā-jānatā vāpi bali pūjām tathā kṛtām pratīc chiṣyāmyaham prītyā vahni homam tathā kṛtam

Yo aceptaré con amor todos los actos de adoración, ofrendas y fuego sacrificial, ya sea ejecutado con entendimiento o sin él.

#### 12

# śaratkāle mahāpūjā kriyate yā ca vārṣikī tasyāṃ mamai tan māhātmyaṃ śrutvā bhakti samanvitaḥ

En los grandes períodos cuando la adoración anual es ejecutada en la época del otoño, esta presentación de Mis glorias debe ser escuchada con devoción y total atención.

#### **13**

# sarvā bādhā vinir mukto dhanadhānya sutānvitaḥ manuṣyo matprasādena bhaviṣyati na saṃśayaḥ

El hombre se liberará de todas las molestias, y sin duda será bendecido con riqueza, alimentos y bellos hijos.

#### 14

# śrutvā mamaitan māhātmyam tathā cotpattayaḥ śubhāḥ parākramam ca yuddheṣu jāyate nirbhayaḥ pumān

Oyendo esta presentación de Mis glorias, de Mis auspiciosas manifestaciones y Mi heroica conquista en las batallas, un hombre se vuelve valiente.

#### 15

# ripavaḥ saṅkṣayaṃ yānti kalyāṇaṃ copapadyate nandate ca kulaṃ puṃsāṃ māhātmyaṃ mama śṛṇvatām

Los enemigos perecen, y la riqueza es generada para aquellos que oyen esta narrativa de Mis glorias, y sus familias se regocijan.

#### 16

# śānti karmaṇi sarvatra tathā duḥsvapna darśane grahapīḍāsu cogrāsu māhātmyaṃ śṛṇuyānmama

Que mis glorias sean escuchadas en todas partes, en el ejercicio de la paz, en vista de un sueño malo, o para aliviar efectos adversos de la posición de los planetas.

#### 17

# upasargāḥ śamaṃ yānti grahapīḍāśca dāruṇāḥ duḥsvapnaṃ ca nṛbhirdṛṣṭaṃ susvapnamupajāyate

Las perturbaciones disminuyen tanto como las influencias angustiantes de los planetas. El sueño malo percibido por los hombres se convierte en buen sueño.

#### 18

# bālagrahābhi bhūtānāṃ bālānāṃ śānti kārakam saṅghātabhede ca nṛṇāṃ maitrī karaṇamuttamam

Apacigua a los niños afectados por la existencia de adversidades planetarias, y es la mejor causa de la amistad cuando las asociaciones de los hombres se han segmentado.

#### 19

# durvṛttānāmaśeṣāṇāṃ balahānikaraṃ param rakṣobhūta piśācānāṃ paṭhanādeva nāśanam

Aniquila la fuerza de los malhechores, y su recitación destruye demonios, fantasmas y espíritus maléficos.

#### 20

sarvam mamaitan māhātmyam mama sannidhi kārakam paśupuspārghyadhūpaiśca gandha dīpais tathottamaih

#### 21

viprāṇāṃ bhojanairhomaiḥ prokṣaṇīyairaharniśam anyaiśca vividhairbhogaiḥ pradānairvatsareṇa yā

#### 22

# prītirme kriyate sāsmin sukṛt sucarite śrute śrutam harati pāpāni tathā-rogyam prayacchati

20-22. Esta narración total de Mis glorias hace Mi presencia manifiesta. Con toda la satisfacción, recibo la adoración anual con ofrendas de animales, flores, objetos de valor, incienso, perfumes, lámparas, alimentos de hombres sabios, sacrificios de fuego, asperjando diariamente agua consagrada y la ofrenda de otros objetos de satisfacción. Similar es Mi gratificación para aquellos que con amor por Mí recitan esta excelente narración o la oyen sólo una vez. El escuchar quita los pecados y concede la libertad de las debilidades.

#### 23

# rakṣāṃ karoti bhūtebhyo janmanāṃ kīrtanaṃ mama yuddheṣu caritaṃ yanme duṣṭadaitya nibarhaṇam

Los hombres que cantan la alabanza de Mis nacimientos están protegidos contra los malos espíritus, y la narración de Mis actos heroicos en la batalla hace las maldades y confusiones sin fuerza.

#### 24

# tasmiñchrute varikṛtaṃ bhayaṃ puṃsāṃ na jāyate yuṣmābhiḥ stutayo yāśca yāśca brahmarṣibhiḥ kṛtāḥ

Después de oírlo, los hombres perderán el miedo de los enemigos. Los himnos de alabanza hechos por los Dioses y por los Videntes de la Divinidad,

#### 25

# brahmaṇā ca kṛtāstāstu prayacchanti śubhāṃ matim araṇye prāntare vāpi dāvāgni parivāritaḥ

y por la Capacidad Creadora y por otros, concederán pensamientos auspiciosos. Por un camino solitario en el bosque, o rodeado por el fuego sacrificial,

#### 26

# lasyubhirvā vṛtaḥ śūnye gṛhīto vāpi śatrubhiḥ siṃhavyāghrānuyāto vā vane vā vanahastibhiḥ

rodeado por ladrones en un lugar solitario, o capturado por enemigos, o perseguido por un león feroz, tigre o elefante enfurecido en el bosque;

## **27**

# rājñā kruddhena cājñapto vadhyo bandha gato-pi vā āghūrņito vā vātena sthitaḥ pote mahārņave

o bajo las órdenes de un rey colérico encarcelado o condenado a muerte, o arrojado aquí y allá por vientos turbulentos en un barco sobre el gran océano;

#### 28

# patatsu cāpi śastreşu saṃgrāme bhṛśadāruṇe sarvābādhāsu ghorāsu vedanābhyardito-pi vā

o en una intensa batalla bajo pesado fuego de armas adversarias; en todas las terribles angustias y momentos de aflicciones,

#### 29

# smaran mamaitac caritam naro mucyeta sankaṭāt mama prabhāvāt siṃhādyā dayavo varikaas tatha

#### 30

#### dūrādeva palāyante smarataś caritam mama

29-30. los hombres que recuerden Mi gloria serán libres de calamidades y aflicciones. Por mi poder león, ladrones, y enemigos huyen lejos de aquel que recuerda esta narración de Mi gloria.

#### 31

#### rsi ruvāca

El ṛṣi dijo:

#### **32**

# ityuktvā sā bhagavatī caņḍikā caṇḍa vikramā

Habiendo hablado así, la Suprema Aquella Que Desgarra los Pensamientos, de fuerzas feroces,

#### 33

#### paśyatāmeva devānām tatraivāntaradhīyata

#### te-pi devā nirātankāh svādhikārān yathā purā

desapareció de allí mientras los dioses La veían. Los enemigos de los dioses fueron muertos, y éstos quedaron libres de la destrucción de la mente.

#### 34

# yajña bhāgabhujaḥ sarve cakrur vinihatārayaḥ daityāśca devyā nihate śumbhe devaripau yudhi

#### 35

## jagad vidhvamsini tasmin mahogre-tulavikrame niśumbhe ca mahāvīrye śesah pātālamāyayuh

34-35. Todos ellos empezaron a disfrutar de sus porciones de los sacrificios y a ejercer sus divinas autoridades como antes. Cuando aquellos pensamientos, enemigos de los dioses y generadores de aflicciones del mundo, Vanidad, grandemente fuerte y de proezas inigualables, y Auto-depreciación de gran valor, fueron muertos en la batalla por la Diosa, los pensamientos restantes entraron a los mundos inferiores.

#### 36

# evam bhagavatī devī sā nityāpi punaḥ punaḥ sambhūya kurute bhūpa jagataḥ paripālanam

De este modo, Oh Rey, la Suprema Diosa, aunque Eterna, varias veces se manifiesta para la protección de los mundos.

#### 37

# tayaitanmohyate viśvam saiva viśvam prasūyate sā yācitā ca vijñānam tuṣṭā ṛddhim prayacchati

El universo es engañado por Ella, y es Ella quien crea el universo. Satisfecha por la alabanza, Ella concede Sabiduría y Perfección.

#### 38

# vyāptam tayaitat sakalam brahmāṇḍam manujeśvara mahākālyā mahākāle mahāmārī svarūpayā

Oh Soberano de entre los hombres, todo el Cosmos es penetrado por Ella, la Gran Diosa que es la naturaleza intrínseca de la Gran Removedora de la Oscuridad de la Ignorancia y la Gran Destructora.

#### 39

# saiva kāle mahāmārī saiva sṛṣṭir bhavatyajā sthitim karoti bhūtānām saiva kāle sanātānī

Algunas veces Ella es la Gran Destructora, algunas veces Ella, la no nacida, se convierte en la creación; a veces Ella, la Eterna, preserva a todos los seres.

#### 40

# bhavakāle nṛṇāṃ saiva lakṣmīr vṛddhipradā gṛhe saivā bhāve tathā-lakṣmīr vināśāyopajāyate

Durante la época de prosperidad, Ella es la Diosa de la Verdadera Riqueza en las casas de los hombres concediendo ascención. En tiempos de infortunio, Ella misma es la calamidad y trae la destrucción.

# stutā sampūjitā puṣpair dhūpa gandhādibhis tathā dadāti vittaṃ putrāṃśca matiṃ dharme gatiṃ śubhām

Alabada y adorada con flores, perfumes, incienso y otras ofrendas, Ella concede entendimiento, riqueza, descendencia y una bella mente en el Camino de la Verdad hacia la Sabiduría.

oṃ

trayodaśo-dhyāyaḥ Capítulo Trece

#### dhyānam

Meditación

# om bālārkamaṇḍalābhāsām caturbāhum trilocanām pāśāṅkuśavarābhītīr dhārayantīm śivām bhaje

Om. Yo medito en aquella Diosa que tiene la belleza comparable a las regiones del sol al nacer, que tiene cuatro manos y tres ojos, y que sostiene en sus manos la red, la espada curvada, y los mudras de conceder bendiciones y no-temer. Ella es Śivā, la Energía de la Infinita Bondad.

#### 1

# om rși ruvāca

Om. El rsi dijo:

#### 2

# etatte kathitam bhūpa devī māhātmyam uttamam evam prabhāvā sā devī yayedam dhāryate jagat

De este modo, Oh Rey, narré la excelente gloria de la Diosa. Tal poder tiene esta Diosa que Ella sostiene al mundo.

#### 3

vidyā tathaiva kriyate bhagavad viṣṇu māyayā tayā tvameṣa vaśyaśca tathaivānye vivekinaḥ

#### 4

# mohitāścaiva mohameṣyanti cāpare tāmupaihi mahārāja śaraṇam parameśvarīm

3-4. El Conocimiento es conferido por Ella, la Forma perceptible de la Conciencia que Todo Penetra, y por Ella tu, este comerciante y otros de discriminación están siendo engañados, han sido engañados y serán engañados. Oh Gran Rey, toma refugio en ella, la Soberana Suprema.

#### 5

# ārādhitā saiva nṛṇāṃ bhogasvargā pavargadā

Cuando está satisfecha, Ella concede a los hombres placer, el cielo y la liberación.

#### 6

#### mārkaņģeya uvāca

Markandeya dijo:

#### 7

iti tasya vacah śrutvā surathah sa narādhipah

#### 8

# praṇipatya mahābhāgaṃ tamṛṣiṃ śaṃsitavratam nirviṇṇo-timamatvena rājyā paharaṇena ca

7-8. Al oír las palabras de aquel vidente muy ilustre que había ejecutado muchas austeridades, Buenos Pensamientos, el Rey de los hombres, abatido por su excesivo egoísmo y alejamiento

por la pérdida de su reino, reverenció a aquel vidente.

q

# jagāma sadyas tapase sa ca vašyo mahāmune saṃdaršanārtham ambāyā nadī pulina saṃsthitaḥ

Él y el sabio Negociante se presentaron para la práctica de la disciplinada meditación. Con el objetivo de obtener la visión intuitiva completa de la Madre, ellos permanecieron en la arena a la orilla del río.

#### 10

sa ca vaiśyas tapastepe devīsūktam param japan tau tasmin puline devyāḥ kṛtvā mūrtim mahīmayīm

11

# arhaṇāṃ cakratustasyāḥ puṣpa dhūpāgni tarpaṇaiḥ nirāhārau yatāhārau tanmanaskau samāhitau

10-11. Él y el Negociante en la radiante iluminación de la meditación disciplinada recitaban continuamente los versos de alabanza a la Diosa. Ellos prepararon una imagen de la Diosa hecha de arcilla en la orilla del río, la cual era adorada sucesivamente. Con sus mentes totalmente concentradas con la ofrenda de flores, incienso y fuego, ellos permanecieron sin comida o con escasa comida.

#### 12

dadatustau balim caiva nijagātrā sṛgukṣitam evam samārādhayatos tribhir varṣair yatātmanoh

**13** 

#### paritustā jagaddhātrī pratyaksam prāha candikā

12-13. Ellos dieron las ofrendas asperjando sangre de sus propios cuerpos. Así ellos la propiciaron por tres años con las mentes concentradas, después de lo que la Sustentadora del Mundo quedó extremadamente satisfecha, y Ella Quien Desgarra los Pensamientos les habló en una forma perceptible:

#### **14**

## devyuvāca

La Diosa dijo:

15

# yat prārthyate tvayā bhūpa tvayā ca kulanandana matastatprāpyatāṃ sarvaṃ parituṣṭā dadāmi tat

"Oh Rey, y tú Negociante, deleite de sus familias: vosotros alcanzásteis la bienaventuranza extrema, y estoy completamente satisfecha. Os daré cualquier cosa que queráis.

#### **16**

#### markandeya uvāca

Markandeya dijo:

#### **17**

tato vavre nṛpo rājyam avibhraṃśyanyajanmani atraiva ca nijam rājyam hata śatru balam balāt

Entonces el Rey escogió un reino imperecedero que iba a permanecer con él mismo en otra vida, y también el retorno de su propio reino que le fue violentamente tomado por sus poderosos enemigos.

#### 18

# so-pi vaiśyas tato jñānam vavre nirviņņamānasaḥ mametyahamiti prājñaḥ saṅga vicyuti kārakam

Así el sabio Negociante, cuya mente estaba completa con la indiferencia a los objetos materiales, preguntó por aquel conocimiento que quita las ataduras del Egoísmo y la posesión.

#### 19

# devyuvāca

La Diosa dijo:

#### 20

#### svalpairahobhir nṛpate svam rājyam prāpsyate bhavān

Oh Rey, dentro de pocos días tu reinado volverá a ti.

#### 21

#### hatvā ripūnas khalitam tava tatra bhavişyati

Después de matar a tus enemigos permanecerás allí firme e inquebrantable.

#### 22

#### mrstaśca bhūyah samprāpya janma devād vivasvatah

Después de tu muerte, tomarás nacimiento del Dios de la Luz Universal.

#### 23

# sāvarņiko nāma manur bhavān bhuvi bhavişyati

Manifestación de la Sabiduría, Él Que Pertenece A Todas Las Razas, Tribus Y Castas será el nombre por el cual serás conocido en la tierra.

#### 24

#### vaiśyavarya tvayā yaśca varo-smatto-bhivānchitah

Oh mejor de los Negociantes, yo te otorgo la bendición que pides de mí.

## 25

#### tam prayacchāmi samsiddhyai tava jñānam bhavişyati

Yo te concedo la más alta realización, y permanecerás en la más elevada sabiduría por la que alcanzarás la liberación.

#### 26

#### markandeva uvāca

Markandeya dijo:

#### 27

# iti dattvā tayordevī yathā bhilaşitam varam

Habiendo de este modo concedido las bendiciones que cada cual deseó,

#### 28

#### babhūvāntarhitā sadyo bhaktyā tābhyāmabhistutā

#### evam devyā varam labdhvā suratha ksatriyarsabhah

... la Diosa desapareció, habiendo sido alabada con devoción. Y habiendo obtenido las bendiciones de la Diosa, Buenos Pensamientos, el mejor de los guerreros,

#### 29

#### sūryājjanma samāsādya sāvarņir bhavitā manuh

dará nacimiento a la Luz de la Sabiduría, y se convertirá en la Manifestación de la Sabiduría, El Oue Pertenece A Todas Las Razas, Tribus Y Castas

#### 30

# evam devyā varam labdhvā surathaḥ kṣatriyarṣabhaḥ sūryājjanma samāsādya sāvarnir bhavitā manuḥ

Y habiendo obtenido las bendiciones de la Diosa, Buenos Pensamientos, el mejor de los guerreros, tomará nacimiento de la Luz de la Sabiduría, y se convertirá en la Manifestación de la Sabiduría, El Que Pertenece A Todas Las Razas, Tribus Y Castas.

# klīṃ oṃ śapoddhāra mantraḥ El Mantra Que Elimina Las Maldiciones

# om hrīm klīm śrīm krām krīm caṇḍikā devyai śāpanāśānugraham kuru kuru svāhā

(Repita once veces).

Om. La causa de la disolución en el cuerpo burdo, la causa de la disolución en el cuerpo causal, la Diosa, Aquella Quien Defiende los Pensamientos, aleja la maldición, eleja la maldición, ¡yo soy Uno con Dios!.

# utkīlana mantraḥ El Mantra Que Suelta Los Clavos

## om śrīm klīm hrīm saptaśati caṇḍike utkīlanam kuru kuru svāhā

(Repita veintiuna veces)

Om. Ascensión, Transformación, Existencia Completa, Setecientos Versos del Caṇḍī, quita el clavo, quita el clavo ¡Yo soy Uno con Dios!.

# mrstasamjīvanī mantrah

## El Mantra Que Concede Vida A Partir De La Muerte

om hrīm hrīm vam vam aim aim mṛtasamjīvani vidye mrstamutthāpayot thāpaya krīm hrim hrīm vam svāhā

Om. Existencia Completa, Existencia Completa, Vibraciones, Vibraciones, Sabiduría, Sabiduría, conocimiento que concede vida a partir de la muerte, levántanos de la muerte, Transformación, Existencia, Existencia, Vibración, ¡Yo soy Uno con Dios!.

# śapavimocana mantrah

El Mantra que Remueve las Maldiciones

om śrīm śrīm klīm hūm om aim kṣobhaya mohaya utkīlaya utkīlaya utkīlaya ṭham ṭham

Repita once veces

Ascensión, Ascensión, Transformación, ¡corta el ego! Elimina los miedos de la ignorancia, quita el clavo, quita, quita, devoción, devoción.

# atha navārna vidhiḥ

Y Ahora, el Sistema de Adorar con los Nueve Mantras Eruditos

#### śrīganapatirjayati |

Pueda el Señor de la Sabiduría ser Victorioso.

om asya śrīnavāvarṇamantrasya brahmaviṣṇurudrā ṛṣayaḥ gāyatryuṣṇig anuṣṭubhaś chandāṃsi śrīmahākālī māhālakṣmī mahāsarasvatyo devatāḥ aiṃ bījaṃ hrīṃ śakti klīṃ kīlakaṃ śrīmahākālī māhālakṣmī mahāsarasvatī prītyarthe jape viniyogaḥ||

Presentando el Mantra Altamente Eficaz de Nueve Letras, los Señores de la Creación, la Preservación y la Destrucción los Videntes; Gāyatr, Uṣṇik y Anuṣṭup (versos de 24, 28 y 32 sílabas) son las métricas; La Gran Removedora de la Ignorancia, La Gran Diosa de la Verdadera Riqueza y La Gran Diosa del Conocimiento Todo Penetrante son las Deidades; aiṃ es la Semilla; hrīṃ es la Energía; klīṃ es el Clavo; Para la Satisfacción de la Gran Removedora de la Ignorancia, de la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza y de la Gran Diosa del Conocimiento Todo Penetrante, este Sistema se aplica en la recitación.

#### rsyādinyāsah

Establecimiento de los Videntes y demás.

#### brahmavişnurudrā rşibhyo namah |

Yo reverencio a los Videntes, a los Señores de la Creación, la Preservación y la Destrucción (cabeza)

#### gāyatryuṣṇig anuṣṭup chandābhyo namaḥ |

Yo reverencio a las Métricas gāyatri, uṣṇig, y anuṣṭup (boca)

#### mahākālī māhālakṣmī mahāsarasvatī devatābhyo namaḥ

Yo reverencio a las Deidades, la Removora de la Ignorancia, la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza y la Gran Diosa del Conocimiento Todo Penetrante (corazón) aim bījāya namaḥ

Yo reverencio a la Semilla Aim (ano)
hrīm śaktaye namaḥ|
Yo reverencio a la Energía Hrīm (pies)
klīm kīlakāya namaḥ|
Yo reverencio al Clavo Klīm (ombligo)

## om aim hrīm klīm cāmundāyai vicce

# karanyāsaḥ

Establecimiento en las manos.

# om aim aṅguṣṭhābhyām namaḥ | Om, yo reverencio a aim en el dedo pulgar om hrīm tarjanībhyām namaḥ | Om, yo reverencio a hrīm en el dedo índice om klīm madhyamābhyām namaḥ | Om, yo reverencio a klīm en el dedo medio

om cāmuṇḍāyai anāmikābhyām namaḥ |

Om, yo reverencio a cāmuṇḍāyai en el dedo anular

om vicce kanisthikābhyām namah |

Oṃ, yo reverencio a vicce en el dedo meñique

# om aim hrīm klīm cāmuṇḍāyai vicce karatalakarapṛṣṭhābhyām astrāya phaṭ | (Haga rodar mano sobre mano hacia delante y atrás y bata las palmas)

om aim hrīm klīm cāmuṇḍāyai vicce, con el arma de la Virtud

#### om aim hrīm klīm cāmundāyai vicce

#### hrdayādinyāsah

Establecimiento en el corazón y demás.

#### om aim hrdayāya namah |

Om, yo reverencio a aim en el corazón

#### om hrīm śirase svāha |

Om, yo reverencio a hrīm en lo alto de la cabeza, ¡yo soy Uno con Dios!

#### om klīm śikhāyai vaşaţ |

Om, yo reverencio a klīm en la parte de atrás de la cabeza, ¡Purifica!

#### om cāmuņdāyai kavacāya hum |

Om, yo reverencio a cāmundā cruzando ambos brazos, ¡Corta el Ego!

#### om vicce netratravāva vausat |

Om, yo reverencio a vicce en los tres ojos, ¡Pureza Suprema!

#### om aim hrīm klīm cāmundāyai vicce karatalakaraprsthābhyām astrāya phat |

(Haga rodar mano sobre mano hacia delante y atrás y bata las palmas) om aim hrīm klīm cāmundāyai vicce, con el arma de la Virtud

#### om aim hrīm klīm cāmundāvai vicce

#### akşaranyāsah

Establecimiento de las letras.

#### om aim namah |

Om, yo reverencio a aim (en lo alto de la cabeza)

## om hrīm namaḥ |

Om, yo reverencio a hrīm (ojo derecho)

#### om klīm namah |

Om, yo reverencio a klīm (ojo izquierdo)

#### om cām namah |

Om, yo reverencio a cām (oído derecho)

#### om mum namah |

Om, yo reverencio a mum (oído izquierdo)

#### om dām namah |

Om, yo reverencio a dam (fosa nasal derecha)

#### om yaim namah |

Om, yo reverencio a yaim (fosa nasal izquierda)

#### om vim namah |

Om, yo reverencio a vim (boca)

#### om ccem namah |

Om, yo reverencio a ccem (ano)

## om aim hrīm klīm cāmuņdāyai vicce

#### dinnyāsah

Establecimiento de las direcciones.

#### om aim udīcyai namah |

Om, yo reverencio a aim en el Norte (Norte)

## om hrīm prācyai namaḥ

Om, yo reverencio a hrīm en el Este (Este)

#### om klīm daksināyai namah |

Om, yo reverencio a klīm en el Sur (Sur)

#### om cāmundāvai prāticvai namah |

Om, yo reverencio a cāmundā en el Oeste (Oeste)

#### om vicce vāyavyai namah |

Om, yo reverencio a vicce en el Noroeste (Noroeste)

#### om aim aiśānyai namah |

Om, yo reverencio a aim en el Nordeste (Nordeste)

#### om hrīm āgneyyai namah |

Om, yo reverencio a hrīm en el Sudeste (Sudeste)

#### om klīm nairtyai namah |

Om, yo reverencio a klīm en el Suroeste (Suroeste)

#### om cāmundāyai ūrdhvāyai namah |

Om, yo reverencio a cāmundā mirando hacia arriba (Arriba)

#### om vicce bhūmyai namah |

Om, yo reverencio a vicce mirando hacia abajo (Abajo)

om aim hrīm klīm cāmuṇḍāyai vicce (en las diez direcciones)

# dhyānam

Meditación

khadgam cakra gadeşu cāpa parighāñ chūlam bhuśuṇḍīm śiraḥ śaṅkham sandadhatīm karai strinayanām sarvāṅga bhūṣāvṛtām nīlāśmadyutimāsya pāda daśakām seve mahākālikām yāmastaut svapite harau kamalajo hantum madhum kaiṭabham

Cargando en sus diez manos la espada de adoración, el disco del tiempo giratorio, el cetro de la articulación, el arco de la determinación, la barra de hierro de la restricción, la lanza de la atención, la honda, la cabeza del Egoísmo y la caracola de las vibraciones, Ella tiene tres ojos y exhibe adornos en todos sus miembros. Brillando como una joya azul, Ella tiene diez caras. Yo adoro a esta Gran Removedora de la Ignorancia a quien la Capacidad Creadora (el Señor Brahmā), nacida del loto, oró para matar a Mucho y a Poco, cuando la Suprema Conciencia (el Señor Viṣṇu) estaba dormida.

akṣasraknparaśū gadeṣu kuliśaṃ padmaṃ dhanuḥ kuṇḍikāṃ daṇḍaṃ śaktim asiṃ ca carma jalajaṃ ghaṇṭāṃ surābhājanam śūlaṃ pāśa sudarśane ca dadhatīṃ hastaiḥ prasannānanāṃ seve sairibha mardinīmiha mahālakṣmīṃ sarojasthitām

Con la bella cara, la Destructora del Gran Ego, está sentada sobre el loto de la Paz. En Sus manos Ella sostiene el rosario de los alfabetos, el hacha de guerra de las buenas acciones, el cetro de la articulación, la flecha del lenguaje, el rayo de la iluminación, el loto de la paz, el arco de la determinación, la jarra de agua de la purificación, el bastón de la disciplina, la energía, la espada de adoración, el escudo de la fe, la caracola de las vibraciones, la campana del sonido continuo, la copa de vino de la alegría, la lanza de la concentración, la red de la unidad y el disco del tiempo giratorio llamado Excelente Visión Intuitiva. Yo adoro a esta Gran Diosa de la Verdadera Riqueza.

ghaṇṭā śūlahalāni śaṅkha musale cakraṃ dhanuḥ sāyakam hastābjair dhadhatīṃ ghanānta vilasacchītāṃśutulya prabhām gaurīdeha samudbhavāṃ trijagatām adhārabhūtāṃ mahāpūrvāmatra sarasvatīm anubhaje śumbhādi daityārdinīm

Cargando en sus manos de loto la campana del sonido continuo, la lanza de la concentración, el arado sembrando semillas del Camino de la Verdad a la Sabiduría, la caracola de las vibraciones, el pilón de la delicadeza, el disco del tiempo giratorio, el arco de la determinación y la flecha del

lenguaje, cuyo brillo es como la luna de otoño, cuya apariencia es la más bella, que es manifestada del cuerpo de Aquella Que es Rayos de Luz, y es el soporte de los tres mundos, a esta Gran Diosa del Conocimiento Todo Penetrante, que destruye la vanidad y otros pensamientos, yo adoro.

#### om aim hrīm akşamālikāyai namah

Om aim hrīm, yo reverencio al Rosario de Letras

om mām māle mahāmāye sarvaśaktisvarūpiņi | caturvargastvayi nyastas tasmān me siddhidā bhava || om avighnam kuru māle tvam gṛhṇāmi dakṣiṇe kare | japakāle ca siddhyartham prasīda mamasiddhaye ||

Om. Mi Rosario, La Gran Dimensión de Conciencia, conteniendo toda energía dentro como tu naturaleza intrínseca, dame la realización de tu Perfección, completando los cuatro objetivos de la vida.

# om avighnam kuru māle tvam gṛḥṇāmi dakṣiṇe kare | japakāle ca siddhyartham prasīda mama siddhaye ||

Om. Mi Rosario, Tu favor quita todos los obstáculos. Yo lo mantengo en mi mano derecha. En el momento de la la recitación está satisfecho conmigo. Me permito alcanzar la más alta perfección.

# om akṣa mālā dhipataye susiddhim dehi dehi sarva mantrārtha sādhini sādhaya sādhaya sarva siddhim parikalpaya parikalpaya me svāhā

Om. Rosario de semillas de rudraksa, mi Señor, concédeme la excelente realización ¡Concédeme, concédeme! Ilumina los significados de los mantras, ¡Ilumina, Ilumina! Adáptame con todas las realizaciones excelentes, ¡adáptame! ¡Yo soy Uno con Dios!.

## om aim hrīm klīm cāmuņdāyai vicce

# guhyātiguhyagoptrī tvam gṛhāṇāsmatkṛtam japam | siddhirbhavatu me devi tvatprasādānmaheśvari ||

Oh Diosa, Tú eres la Protectora del más secreto de los secretos místicos. Por favor acepta la recitación que Te he ofrecido, y concédeme la realización de la Perfección.

#### Dhyānam

Meditación.

om vidyud dāmasamaprabhām mṛgapati skandhasthitām bhīṣaṇām kanyābhiḥ karavālakheṭa vilasaddhastābhirā sevitām hastaiścakra gadāsi kheṭa viśikhāmścāpam guṇam tarjanīm bibhrāṇāmanalātmikām śaśidharām durgām trinetrām bhaje

Yo medito sobre la Diosa de tres ojos, la Aliviadora de las Dificultades; el brillo de Su hermoso cuerpo es como el relámpago. Ella se sienta sobre el dorso de un león y aparenta mucha fuerza. Muchas doncellas sosteniendo el hacha de dos filos y el escudo en sus manos están en permanente prontitud para servirle. Ella sostiene en sus manos el disco, el cetro, el hacha de dos filos, el escudo, la flecha, el arco, la red y el mudra uniendo el pulgar y el índice, los otros tres dedos extendidos hacia arriba, indicando la concesión de sabiduría. Su naturaleza intrínseca es el fuego, y sobre Su cabeza Ella usa la luna como un yelmo.

# rgvedoktam devī sūktam La Alabanza Vedica De la Diosa

1 aham rudrebhir vasubhis carāmyaham ādityai ruta visva devaiḥ aham mitrā varuņobhā bibharmyaham indrāgnī ahamasvinobhā

Yo me muevo con los Aliviadores de los Sufrimientos, con los Descubridores de la Riqueza, con los Hijos de la Iluminación, así como también con todos los Dioses. Yo sostengo la Amistad y la Ecuanimidad, y el Gobierno del Puro, la Luz de la Meditación y el Divino Anhelo de Unión.

2

aham sumamāhanasam bibharmyaham tvastāramuta pūsanam bhagam aham dadhāmi dravinam havijamate suprāvye yajamānāya sunvate

Yo ejecuto las funciones de la Gran Devoción, Inteligencia Creadora, Buscadores de la Verdad y Riqueza de la Realización. Yo concedo riqueza al ejecutor que ofrece con devoción y atención.

3

aham rāṣṭrī saṅgamanī vasūnām cikituṣī prathamā yajñiyānām tām mā devā vyadadhuḥ purutrā bhūristhātrām bhūryyāveśayantīm

Yo soy la Reina, la mente unida de los Guardianes del Tesoro, la Conciencia Suprema de aquellos que ofrecieron sacrificio. En tanto los Dioses me han establecido en la existencia múltiple, el Alma Toda Penetrante de la Abundancia en la existencia.

4

mayā so annamatti yo vipaśyati yaḥ prāṇiti ya īṃ śṛṇotyuktam amantavo māṃ ta upa kṣiyanti śrudhi śruta śraddhivaṃ te vadāmi

Unicamente por Mi intermedio todos comen, todos ven, todos respiran, todos oyen. Ellos no lo saben, y con todo ellos viven junto a Mí. Oye la verdad de la Fe del modo que te hablo.

5

ahameva svayamidam vadāmi juṣṭam devebhiruta mānuṣebhiḥ yam kāmaye tam tamugram kṛṇomi tam brahmāṇam tamṛṣim tam sumedhām

Sólo Yo, Yo misma, por Mi propia voluntad, hablo esto que es querido por Dioses y hombres. Quienquiera que sea que Yo ame, le doy fuerza, hago de él un Conocedor de la Divinidad, un Vidente, un ser de adorable inteligencia.

6

aham rudrāya dhanurā tanomi brahmadviṣe śarave hantavā u aham janāya samadam kṛṇomyaham dyāvā pṛthivī ā viveśa

Yo, la Energía Penetrante, curvo el arco para que la Aliviadora de los Sufrimientos mate a los enemigos de la Conciencia Creadora con las flechas del lenguaje. Yo doy a las personas ardor fervoroso; Yo penetro por todo el cielo y toda la tierra.

7

aham suve pitaramasya mūrddhanmama yonirapsvantah samudre tato vi tiṣṭhe bhuvanānu viśvo tāmūm dyām varṣmaṇopa spṛśāmi

Yo doy nacimiento al Supremo Padre de todo; Mi energía creadora está en las aguas del océano

interior. De allí me expando a través de los tres mundos del Universo y toco la cima del cielo con Mi grandeza.

8

# ahameva vāta iva pravāmyā-rabhamāṇā bhuvanāni viśvā paro divā para enā pṛthivyai-tāvatī mahinā sambabhūva

Yo soplo todos los seres del Universo como el viento. Más allá de los cielos y más allá de la tierra, en tal extensión, está Mi grandeza completa.

# atha tantroktam devī sūktam La Alabanza Tantrica de la Diosa

1

# namo devyai mahādevyai śivāyai satatam namaḥ namaḥ prakṛtyai bhadrāyai niyatāḥ praṇatāḥ smatām

Nosotros reverenciamos a la Diosa, la Gran Diosa, la Energía de la Infinita Bondad siempre reverenciamos. Reverenciamos a la Naturaleza, la Persona Excelente, con disciplina hemos reverenciado.

2

# raudrāya namo nityāyai gauryai dhātryai namo namaḥ jyotsnāyai cendurūpiṇyai sukhāyai satataṃ namaḥ

A la Aliviadora de los Sufrimientos nosotros reverenciamos, la Eterna, la Personificación de los Rayos de Luz, la forma de la Devoción, la Felicidad, continuamente reverenciamos.

3

# kalyāṇyai praṇatā vṛddhyai siddhyai kurmo namo namaḥ. nairṛtyai bhūbhṛtāṃ lakṣmai śarvāṇyai te namo namaḥ

Para el Bienestar de aquellos que se curvan, nosotros reverenciamos; al Cambio, a la Perfección, a la Disolución, a la Riqueza que sustenta la tierra, a la Esposa de la Conciencia, a Ti, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 4

# durgāyai durgapārāyai sārāyai sarvakāriņyai khyātyai tathaiva kṛṣṇāyai dhūmrāyai satataṃ namaḥ

A Aquella Que Quita las Dificultades, a Aquella Que Quita Más Allá de Todas las Dificultades, a la Esencia, a la Causa de todo; a la Percepción, y a la Autora de Todo, a la Persona Incognoscible, continuamente nosotros reverenciamos.

#### 5

# atisaumyatiraudrāyai natāstasyai namo namaḥ namo jagatpratiṣṭhāyai devyai kṛtyai namo namaḥ

A la que es Extremadamente Bella Y Fuerte, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos. Nosotros reverenciamos a la Establecedora del Universo Perceptible, a la Diosa, a la que es Toda Acción, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 6

# yādevī sarvabhūteṣū viṣṇumāyeti śabdhitā. namastasyai, namastasyai namonamaḥ

A la Divina Diosa en toda la existencia que es saludada como la forma de Conciencia Perceptible Que Todo Penetra, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente la reverenciamos, la reverenciamos.

#### 7

# yādevī sarvabhūteṣū cetanetyabhidhīyate namastasyai, namastasyai namonamaḥ

A la Divina Diosa en toda la existencia que reside en toda la Conciencia y es conocida por las reflexiones de la mente, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos a Ella, nosotros reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 8

# yādevī sarvabhūteṣū buddhirūpeṇa saṃsthitā namastasyai, namastasyai namonamaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de la Inteligencia, nosotros reverenciamos, nosotros la reverenciamos a ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 9

# yādevī sarvabhūteṣū nidrārūpeṇa saṃsthitā namastasyai, namastasyai namonamaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda existencia en la forma de Sueño, nosotros reverenciamos, nosotros le reverenciamos a Ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 10

# yādevī sarvabhūteṣū kṣudhārūpeṇa saṃsthitā namastasyai, namastasyai namonamaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Hambre, nosotros reverenciamos, nosotros le reverenciamos a Ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

# yādevī sarvabhūteṣū chāyārūpeṇa saṃsthitā namastasyai, namastasyai namonamaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda existencia en la forma de Apariencia, nosotros reverenciamos, nosotros le reverenciamos a Ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### **12**

# yādevī sarvabhūteṣū śaktirūpeṇa saṃsthitā namastasyai, namastasyai namonamaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda existencia en la forma de Energía, nosotros reverenciamos, nosotros le reverenciamos a Ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 13

# yādevī sarvabhūteṣū tṛṣṇārūpeṇa saṃsthitā namastasyai, namastasyai namonamaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Deseo, nosotros reverenciamos, nosotros le reverenciamos a Ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 14

# yādevī sarvabhūteṣū kṣāntirūpeṇa saṃsthitā namastasyai, namastasyai namonamaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Perdón Paciente, nosotros reverenciamos, nosotros le reverenciamos a Ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### **15**

# yādevī sarvabhūteṣū jātirūpeṇa saṃsthitā namastasyai, namastasyai namonamaḥ

A la divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Todo Ser Viviente, nosotros reverenciamos, nosotros le reverenciamos a Ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 16

# yādevī sarvabhūteṣū lajjārūpeṇa saṃsthitā namastasyai, namastasyai namonamaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Humildad, nosotros reverenciamos, nosotros le reverenciamos a Ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### **17**

# yādevī sarvabhūteṣū śāntirūpeṇa saṃsthitā namastasyai, namastasyai namonamaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Paz, nosotros reverenciamos, nosotros le reverenciamos a Ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 18

#### yādevī sarvabhūtesū śraddhārūpeņa samsthitā

#### namastasyai, namastasyai namonamah

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Fe, nosotros reverenciamos, nosotros le reverenciamos a Ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 19

# yādevī sarvabhūteṣū kāntirūpeṇa saṃsthitā

## namastasyai, namastasyai namonamah

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Belleza Aumentada por el Amor, nosotros reverenciamos, nosotros le reverenciamos a Ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 20

# yādevī sarvabhūteṣū lakṣmīrūpeṇa saṃsthitā namastasyai, namastasyai namonamah

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Verdadera Riqueza, nosotros reverenciamos, nosotros le reverenciamos a Ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 21

# yādevī sarvabhūteṣū vṛttirūpeṇa saṃsthitā

## namastasyai, namastasyai namonamah

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Actividad, nosotros reverenciamos, nosotros le reverenciamos a Ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 22

# yādevī sarvabhūteṣū smṛtirūpeṇa saṃsthitā namastasyai, namastasyai namonamaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Recordación, nosotros reverenciamos, nosotros le reverenciamos a Ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 23

# yādevī sarvabhūteṣū dayārūpeṇa saṃsthitā namastasyai, namastasyai namonamah

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Compasión, nosotros reverenciamos, nosotros le reverenciamos a Ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 24

# yādevī sarvabhūteṣū tuṣṭirūpeṇa saṃsthitā namastasyai, namastasyai namonamaḥ

A la divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Satisfacción, nosotros reverenciamos, nosotros le reverenciamos a Ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 25

# yādevī sarvabhūteṣū mātṛrūpeṇa saṃsthitā namastasyai, namastasyai namonamah

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Madre, nosotros reverenciamos, nosotros le reverenciamos a Ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 26

# yādevī sarvabhūteṣū bhrāntirūpeṇa saṃsthitā namastasyai, namastasyai namonamaḥ

A la Divina Diosa que reside en toda la existencia en la forma de Confusión, nosotros reverenciamos, nosotros le reverenciamos a Ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 27

# indriyāṇāmadhiṣṭhātrī bhūtānāṃ cākhileṣu yā. bhūteṣu satataṃ tasyai vyāpti devyai namo namaḥ

Presidiendo sobre los sentidos de todos los seres y penetrando toda existencia, la Diosa Omnipresente que individualiza la creación, nosotros reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 28

# citirūpeņa yā kṛtsnameta dvyāpya sthitā jagat namastasyai, namastasyai namonamaḥ

En la forma de la Conciencia Ella distingue el fenómeno individual del universo perceptible. Nosotros reverenciamos, nosotros le reverenciamos a Ella, la reverenciamos a Ella, continuamente reverenciamos, nosotros reverenciamos.

#### 29

# stutā suraiḥ pūrvamabhīṣṭa saṃśrayāt tathā surendreṇa dineṣu sevitā karotu sā naḥ śubha hetur īśvarī śubhāni bhadrānyabhi hantu cāpadah

En tiempos pasados, todos los Dioses, dirigidos por Indra, el Gobierno del Puro, cantaron esos versos de alabanza con el propósito de realizar su deseado objetivo de someter el ego a la Luz de la Sabiduría, y por muchos días esta ceremonia fue hecha. La Virgen, la Vidente de Todo, la Suprema de Todo, la Fuente de todos los Dioses, también realiza para nosotros todas las cosas auspiciosas para poner fin a todas las aflicciones.

#### 30

# yā sāmpratam coddhata daitya tāpitair asmābhi rīśā ca surair namasyate yā ca smṛtā tat kṣaṇameva hanti naḥ sarvāpado bhakti vinamra mūrtibhiḥ

Los dioses hemos sido atacados por pensamientos arrogantes en la forma de hombres, y en esa ocasión todos nosotros, Dioses, nos curvamos ante la Vidente de Todo, que, cuando es saludada con devoción, y recordada en una imagen física, inmediatamente termina con todas nuestras adversidades.

# atha prādhānikaṃ rahasyam Y ahora, El Más Preeminente Secreto

om asya śrī saptaśatī rahasya trayasya nārāyaņa ṛṣir anuṣṭup chandaḥ mahākāli mahālakṣmī

#### mahāsarasvatyo devatā yathokta phalāvāptyartham jape viniyogah

Presentando los tres secretos de los setecientos versos. Narayana es el Vidente, Anustup (verso de 32 sílabas) es la métrica, la Gran Removedora de la Oscuridad de la Ignorancia, la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza, y la Gran Alma del Conocimiento Todo Penetrante son las Deidades. Para absorber las cualidades de las escrituras es la aplicación de la recitación de estos mantras.

## rājovāca

El Rey dijo:

#### 1

# bhagavannavatārā me caṇḍikāyās tvayoditās eteṣāṃ prakṛtiṃ brahman pradhānaṃ vaktu marhasi

Señor, tú me has explicado las manifestaciones de la Energía que Desgarra los Pensamientos. ¡Oh, Conocedor de la Sabiduría, ahora por favor describe las principales características de la naturaleza de ellas.

#### 2

# ārādhyam yanmayā devyāḥ svarūpam yena ca dvija vidhinā brūhi sakalam yathāvat praṇatasya me

Oh dos veces nacido, yo te reverencio. Por favor, habla sobre cuáles son las naturalezas intrínsecas para ser adoradas y por qué sistemas de adoración Ellas serán satisfechas.

## ṛṣi ruvāva

El rși dijo:

# idam rahasyam paramam anākhyeyam pracakṣyate bhakto-sīti na me kiñcat tavāvācyam narādhipa

Oh Rey, este secreto es extremadamente esotérico, y se dice que no debe ser prontamente divulgado. Pero tú has vuelto a mí, y no veo motivo para no hablarte todo.

#### 4

# sarasyādyā mahālakṣmīs triguņā emaśvarī lakṣyā lakṣyasvarūpā sā vyāpya kṛtsnaṃ vyavasthitā

La Soberana Suprema, la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza, que está compuesta de las tres cualidades, es la primera y principal de todas las causas. Su naturaleza intrínseca es ambos, definible e indefinible, y manteniendo distintos todos los fenómenos individuales del universo, Ella reside en el interior.

#### 5

# mātuliņgam gadām kheṭam pāna pātram ca bibhratī nāgam liṅgam ca yonim ca bibhratī nṛpa mūrddhani

Oh Rey, Ella sostiene en Sus manos una granada (simbolizando la unidad de la creación), el cetro, el escudo y el recipiente de beber, y en su parte más elevada, Ella sostiene una serpiente que une el principio masculino (Conciencia) con el principio femenino (Energía).

#### 6

# taptakāñcana varṇābhā taptakāñcana bhūṣaṇā śūnyaṃ tadakhilaṃ svena pūrayāmāsa tejasā

Su belleza es comparable al oro derretido, y Sus ornamentos brillan como oro derretido. Ella llenó toda la Nada con Su Luz radiante.

#### 7

# śūnyaṃ tadakhilaṃ lokaṃ vilokya emaśvarī babhāra paramaṃ rūpaṃ tamasā kevalena hi

Al ver la Nada, la Suprema Soberana, por la cualidad de la Oscuridad, asumió otra excelente forma.

#### 8

# sā bhinnāñjana saṃkāśā daṃṣtrāṅkitavarānanā viśāla locanā nārī babhūva tanumadhyamā

Aquella forma se convirtió en una bella mujer cuyo cuerpo radiante era negro como el hollín. Su boca finamente formada tenía grandes y protuberante dientes, Sus ojos eran grandes y el cuerpo delgado.

#### 9

# khadgapātraśirah kheṭair alamkṛta caturbhujā kabandhahāram śirasā bibhrāṇā hi śirah srajam

En sus cuatro manos mostraba la espada, la copa de beber, una cabeza decapitada, y un escudo, con cuerpos decapitados formando el collar, y una guirnalda de cráneos sobre su cabeza.

#### 10

# sā probāca mahā lakṣmīṃ tāmasī pramadottamā nāma karma ca me mātardehi tubhyaṃ namo namaḥ

De este modo aparecido, aquella manifestación de la Oscuridad, suprema entre las mujeres, dijo a la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza, "Madre, repetidas veces te reverencio. Dame Mis nombres y describe las acciones que estoy por ejecutar."

#### 11

# tāṃ probāca mahālakṣmīstāmasīṃ pramadottamām dadāmi tava nāmāni yāni karmāṇi tāni te

Entonces la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza dijo a la Excelente Señora de la Oscuridad, "Yo Te doy Tus nombres y las varias acciones que vas a ejecutar".

#### **12**

# mahā māyā mahā kālī mahā mārī kṣudhā tṛacesā nidrā tṛṣṇā caikavīrā kālarātrir duratyayā

Gran Dimensión de la Conciencia, Gran Removedora de la Oscuridad, Gran Destructora, Hambre y Sed; Sueño, Deseo, Únicamente Atenta a la Batalla, Noche Oscura, Infranqueable.

#### **13**

# imāni tava nāmāni pratipādyāni karmabhiḥ ebhiḥ karmāṇi te jñātvā yo-dhīte so-śnute sukham

Estos son Tus nombres, indicativos de las acciones que ejecutas. La persona que conoce Tus actividades por meditar en estos nombres, alcanza la más alta felicidad.

#### 14

# tāmityuktvā mahālakṣmīḥ svarūpamaparaṃ nṛpa sattvākhyenāti śuddhena guṇenendum prabhaṃ dadau

Oh Rey, habiendo así hablado, la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza, por medio de Su cualidad

extremadamente pura de Luz, asumió otra forma con brillo radiante como la luna.

#### 15

# akṣamālāṅkuśadharā vīṇā pustaka dhāriṇī sā babhūva varā nārī nāmānyasyai ca sā dadau

Esta suprema mujer sostenía en sus manos el rosario de los alfabetos, la espada curvada, un laúd o vina y un libro, y a Ella también se le dio nombres.

#### 16

# mahā vidyā mahā vāṇī bhāratī vāk sarasvatī āryā brāhmī kāmadhenur vedagarbhā ca dhīśvarī

Gran Conocimiento, Gran Vibración, Luz de la Sabiduría, Energía Creadora, Vaca que Satisface Todos los Deseos, Útero de la Sabiduría, y Suprema de la Mente.

#### **17**

# athovāca mahālakṣmīr mahā kālīm sarasvatīm yuvām janayatām devyau mithune svānurūpatah

Entonces la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza dijo a la Gran Removedora de la Oscuridad y el Alma del Conocimiento Todo Penetrante, "Diosas, ambas producís pares, masculino y femenino, de acuerdo con sus naturalezas".

#### 18

# ityuktvā te mahālakṣmīḥ sasarja mithunaṃ svayam hiraṇyagarbhau rucirau strī puṃsau kamalāsanau

De este modo instruidas, la gran Diosa de la Verdadera Riqueza primero produjo Su propio par, un macho y una hembra de apariencia hermosa sentados sobre el asiento de loto, habiendo salido del útero dorado (la primera chispa de la creación también conocida como bindu).

#### 19

# brahman vidhe viriñceti dhātarityāha taṃ naram śrīḥ padme kamale lakṣmīt yāha mātā ca tāṃ striyam

Entonces la Madre, la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza, dijo al hombre, "Conocedor de la Conciencia, Adoración Sistemática, Ser Brillante, Creador". Y también a la mujer, "Prosperidad Suprema, Botón del Loto, Diosa de la Riqueza", y de este modo les dio sus nombres.

#### 20

# mahākālī bhāratī ca mithune sṛjataḥ saha etayorapi rūpāṇi nāmāni ca vadāmi te

La Gran Removedora de la Oscuridad y la Luz de la Sabiduría también produjeron pares. Yo te estoy diciendo sus nombres y formas.

#### 21

# nīlakaṇthaṃ raktabāhuṃ śvetāṅgaṃ candraśekharam janayāmāsa puruṣaṃ mahākālī sitāṃ striyam

La Gran Removedora de la Oscuridad dio nacimiento a un hombre que tenía un cuello azul, brazos rojos, y un cuerpo blanco; y que utilizaba un dígito de la luna sobre su cabeza; y también a una mujer blanca.

#### 22

#### sa rudrah śankara sthānuh kapardī ca trilocanah

# trayī vidyā kāmadhenuḥ sā strī bhāṣākṣara svarā

Él es conocido como el Aliviador de los Sufrimientos, la Causa de la Paz, la Residencia Permanente, Cabellos Enredados, con tres ojos; mientras que la mujer es llamada Tres, Conocimiento, la Vaca Que Realiza Deseos, Lenguaje, Letras, y Melodía.

#### 23

# sarasvatī striyam gaurīmm krşnam ca puruşam nṛpa janayāmāsa nāmāni tayorapi vadāmi te

Oh Rey, El Alma del Conocimiento Todo Penetrante produjo una mujer de color brillante y también un hombre que es oscuro. Estoy hablando sus nombres.

#### 24

# viṣṇuḥ kṛṣṇo hṛṣīkeśo vāsudevo janārdanaḥ unā gaurī satī caṇḍī sundarī subhagā śivā

Los nombres: Conciencia que Todo Penetra, Autor de Todo, Gobernador de los Sentidos, Dios de la Verdadera Riqueza, y Señor de la Existencia, aplicados al hombre; y Madre Nutriente, Aquella Que es Rayos de Luz, Verdad, Energía que Desgarra los Pensamientos, Bella, Felicidad Excelente, y Energía de la Bondad Infinita aplicados a la mujer.

#### 25

# evam yuvatayah sadyah purusatvam prapedire caksusmanto nu pasyanti netare-tadido janāh

De este modo las tres jóvenes señoras de inmediato tomaron las formas masculinas. Este hecho sólo lo pueden entender los que ven con los ojos de la sabiduría. Otras personas no iniciadas no pueden entender el significado esotérico de este secreto.

#### 26

# brahmaņe pradadau patnīm mahā lakṣmīr nṛpa trayīm rudrāya gaurīm varadām vāsudevāya ca śriyam

Oh Rey, la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza dio al Alma del Conocimiento Todo Penetrante a la Capacidad Creadora como esposa, y para el Aliviador de los Sufrimientos Ella dio a Aquella Que es Rayos de Luz, y al Señor de la Verdadera Riqueza Ella dio la Prosperidad Suprema.

### 27

# svarayā saha saṃbhūya viriñco-ṇḍamajījanat bibheda bhagavān rudrastad gauryā saha vīryavān

Entonces la Capacidad Creadora con su esposa, el Alma del Conocimiento Todo Penetrante, dio nacimiento al huevo cósmico; y el Aliviador de los Sufrimientos, junto a su esposa, Aquella Que es Rayos de Luz, perforaron el huevo haciéndole quebrar.

#### 28

# aṇḍamadhye pradhānādi kāryajātama bhūnnṛpa mahābhūtātmakaṃ sarvaṃ jagat sthāvarajaṅgamam

Oh Rey, dentro del huevo estaban todos los productos primarios, la capacidad de los cinco elementos para unir, y toda esta existencia de formas móviles e inmóviles vinieron a ser.

#### 29

# pupoṣa pālayāmāsa tallakṣmyā saha keśavaḥ saṃjahāra jagat sarvaṃ saha gauryā maheśvaraḥ

Entonces la Diosa de la Verdadera Riqueza, junto con la Conciencia Que Todo Penetra,

comenzaron a proteger y alimentar la creación, y en cierto tiempo, el Gran Señor con Su esposa, Aquella Que es Rayos de Luz, causaron su disolución.

#### 30

## mahā lakṣmīr mahārāja sarva sattva mayīśarī nirākārā ca sākārā saiva nānābhidhānabhṛt

Oh Gran Rey, la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza es la Gobernante de toda la Verdad y la cualidad de Luz. Ella es la inconcebible sin forma, y también Ella es con forma y es conocida por muchos nombres.

#### 31

## nāmāntarair nirūpyaiṣā nāmnā nānyena kenacit

Sólo sus atributos se pueden denominar, y sin embargo, no puede ser explicada por un solo nombre.

οṃ

## atha vakṛtikaṃ rahasyam El Secreto Modificado

#### rși ruvāca

El ṛṣi dijo:

#### 1

## om triguņā tāmasī devī sāttvikī yā tridhoditā sā śarvā caņḍikā durgā bhadrā bhagavatīryate

La Diosa que está compuesta de tres cualidades, que es predominante en la Luz, sin embargo distinguida como la Oscuridad, etc,... es nombrada como la Energía Que Mata con Flechas, la Energía que Desgarra los Pensamientos, la Aliviadora de las Dificultades, la Persona Excelente, la Poseedora de Riquezas.

#### 2

## yoganidrā hareruktā mahākālī tamoguņā madhu kaiṭabhanāśārthaṃ yāṃ tuṣṭāvāmbujāsanaḥ

Ella que es de la cualidad de la Oscuridad, que mantuvo la Conciencia Que Todo Penetra en el Sueño místico de la Unión Divina, que es alabada por la Capacidad Creadora para el propósito de matar a Mucho y Poco, Ella es llamada la Gran Removedora de la Oscuridad.

#### 3

## daśavaktrā daśabhujā daśapādāñjana prabhā

viśālayā rājamānā trimsallocana mālayā

Ella tiene diez caras, diez brazos y diez pies; Su inmenso cuerpo es negro y brillante como colirio. Sus treinta ojos son grandes y de la misma proporción.

#### 4

## sphuraddaśanadamstrā sā bhīma rūpāpi bhūmipa rūpasaubhāgya kāntīnām sā pratisthā mahāśriyah

Oh Protectora de la Tierra, Sus dientes y colmillos son brillantes, haciendo Su forma aterradora, y todavía esta forma es tan bella como la belleza brillante aumentada por el amor, pues Ella establece la Gran Prosperidad.

#### 5

## khadgabāṇa gadā śūla cakra śaṅkha bhuśuṇḍibhṛt parighaṃ kārmukaṃ śīrṣaṃ niścyotadrudhiraṃ dadhau

En Sus manos Ella sostiene la espada, la flecha, el cetro, la lanza, el disco, la caracola, la honda,

la barra de hierro, el arco, y una cabeza decapitada goteando sangre.

6

## eṣā sā vaṣṇavī māyā mahākālī duratyayā ārādhitā vaśīkuryāt pūjākartuścarācaram

Esta es la Energía de la Conciencia Que Todo Penetra, la Dimensión de la Conciencia Todo Penetrante, la incomparablemente Gran Removedora de la Oscuridad. Satisfecha a través de la adoración y la meditación, Ella concede al aspirante dominio sobre todo lo que se mueve y que no se mueve.

7

## sarva deva śarīrebhyo yā-virbhūtāmita prabhā triguņā sā mahālakṣmīḥ sākṣān mahiṣamardinī

La Gran Diosa de la Verdadera Riqueza salió brillando de los cuerpos de todos los Dioses, cargando las tres cualidades de la naturaleza. Ella es la propia Matadora del Gran Ego.

8

## śvetānanā nīlabhujā suśveta stana maṇḍalā rakta madhyā rakta pādā nīla jaṅghorurunmadā

Su cara es luz, Sus brazos azules, y la región de Su pecho es extremadamente blanca. La parte central de su cuerpo es roja, los pies son rojos, y Sus piernas y muslos son azules.

9

## sucitra jaghanā citra mālyām bara vibhūṣaṇā citrā nulepanā kānti rūpa saubhāgya śālinī

Sus caderas son bellas y atractivas, y de colores variados son Sus guirnaldas, ropa y adornos. Ungüentos están cubriendo Su cuerpo. Ella es la forma de la belleza aumentada por el amor y refleja toda auspiciosidad.

#### 10

## aṣṭā daśa bhujā pūjyā sā sahasra bhujā satī āyudhānyatra vakṣyante dakṣiṇādhaḥ kara kramāt

Aunque tiene mil brazos, sin embargo Ella debe ser adorada con dieciocho manos. Las armas que ella sostiene se enumeran a partir de la derecha inferior:

#### 11

## akṣmālā ca kamalaṃ bāṇo-siḥ kuliśaṃ gadā cakraṃ triśulaṃ paraśuḥ śaṅkho ghaṇṭā ca pāśakaḥ

#### **12**

## śaktirdaṇḍaścarma cāpaṃ pānapātraṃ kamaṇḍaluḥ alaṃkṛta bhujāmebhirāyudhaiḥ kamalāsanām

11- 12. el rosario de los alfabetos, un loto, una flecha, una espada, el relámpago, un cetro, el disco, el tridente, el hacha de batalla, una caracola, campana, red, energía, un bastón, escudo, arco, recipiente de beber, y el cuenco de la renuncia. Ella está sentada sobre el asiento de loto.

13

## sarva deva mayī mīśāṃ mahā lakṣmīmimāṃ nṛpa pūjayet sarva lokānām sa devānām prabhur bhayet

Oh Rey, compuesta de todos los Dioses, Ella es la Gobernante de los Dioses. Quien adora a esta

Grande Diosa de la Verdadera Riqueza se convierte en maestro de todos los tres mundos y de los Dioses.

#### 14

## gaurī dehāt samudbhūtā yā sattvaika guņāśrayā sākṣāt sarasvatī proktā śumbhāsura nibarhiņī

La propia Alma del Conocimiento Todo Penetrante se manifestó del cuerpo de Aquella Quien es Rayos de Luz. Ella es el recipiente de la cualidad de la Verdad. Ella mató la manifestación del ego conocida como Vanidad.

#### 15

## dadhau cāṣṭabhujā bāṇa musale śūla cakrabhṛt śaṅkhaṃ ghaṇṭāṃ lāṅgalaṃ ca kārmukaṃ vasudhādhipa

Oh Rey de la Tierra, en sus ocho manos, exhibe la flecha, el pilón, la lanza, el disco, la caracola, la campana, el arado y el arco.

#### 16

## eṣā sampūjitā bhaktyā sarva jñatvam prayacchati niśumbha mathinī devī śumbhāsura nibarhinī

Esta es la Diosa que mató a Vanidad y Auto-depreciación. Quienquiera que la adore con toda devoción alcanzará toda la sabiduría.

#### **17**

## ityuktāni svarūpāņi mūrtīnām tava pārthiva upāsanam jagan mātuḥ pṛthagāsām niśāmaya

Oh Rey, la naturaleza intrínseca de esas personificaciones ha sido descrita. Ahora entiende cómo meditar continuamente sobre la Madre del Universo en esas formas.

#### 18

## mahā lakṣmīr yadā pūjyā mahā kālī sarasvatī dakṣiṇot tarayoḥ pūjye pṛṣṭhato mithunatrayam

Cuando la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza va a ser adorada, Ella debe ser establecida en el centro con la Gran Removedora de la Oscuridad a su derecha y la Gran Alma del Conocimiento Todo Penetrante a su izquierda. Directamente detrás de ellas los tres pares deben ser adorados como sigue:

#### 19

## virañiḥ svarayā madhye rudro gauryā ca dakṣiṇe vāme lakṣmyā hṛṣīkeśaḥ purato devatā trayam

La Persona Brillante (Brahmā) y la Melodía (Sarasvatī) en el medio; el Aliviador de las Dificultades y Aquella Quien es Rayos de Luz a su derecha; y en su izquierda, Prosperidad y el Gobernante de los Sentidos. En principio, las Diosas deben ser adoradas;

#### **20**

## aşţā daśa bhujā madhye vāme cāsyā daśānanā dakṣine-stabhujā lakṣmīr mahatīti samarcayet

en el centro, la persona de dieciocho manos; en su derecha, la persona con diez caras; a su izquierda, la de ocho manos. Así la grandeza de la Diosa de la Verdadera Riqueza debe ser adorada.

#### 21

## aṣṭā daśa bhujā caiṣā yadā pūjyā narādhipa daśānanā cāṣṭa bhujā dakṣiṇottarayos tadā

Oh Rey de los hombres, cuando sólo la Diosa de dieciocho manos es adorada, o sólo la de diez caras, o la de ocho manos,

#### 22

## kāla mṛtyū ca sampūjyau sarvāriṣṭa praśāntaye yadā cāṣṭā bhujā pūjyā śumbhāsura nibarhiṇī

entonces para la eliminación de todos los obstáculos, en el lado derecho el Tiempo debe ser adorado, y en el lado a la izquierda, la Muerte. Cuando la de ocho manos, la Matadora de Vanidad es adorada,

#### 23

## navāsyāḥ śaktayaḥ pūjyās tadā rudravināyakau namo devyā iti stotrair mahālakṣmīṃ samarcayet

...entonces Sus nueve Energías (*Brahmī, Māheśvarī, Kaumarī, Vaiṣṇavī, Vārāhī, Nārasiṃhī, Aindrī, Śivadūtī y Camuṇḍā*) deben ser adoradas, junto con Rudra y Gaṇeśa. El himno de alabanza que dice "Yo reverencio a la Diosa", debe ser cantado para la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza.

#### 24

# avatāra trayārcāyām stotramantrās tadā śrayām aṣṭādaśa bhujā caiṣā pūjyā mahiṣamardinī

Los mantras y las canciones de alabanza de los tres episodios deben ser cantados para sus respectivas Deidades. La Puja para la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza, la Matadora del Gran Ego, debe ser especialmente conducida.

#### 25

# mahālakṣmīr mahākālī saiva proktā sarasvatī īśvarī puṇya pāpānām sarva loka maheśvarī

Porque Ella es la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza, la Gran Removedora de la Oscuridad, el Alma del Conocimiento Todo Penetrante, la Controladora de Todas las Virtudes y Pecados, la Gran Suprema de los tres mundos.

#### 26

## mahiṣāntakarī yena pūjitā sa jagat prabhuḥ pūjayejjagatāṃ dhātrīṃ caṇḍikāṃ bhaktavatsalām

Quien adora con devoción a la Gran Diosa de la Verdadera Riqueza, la Destructora del Gran Ego, se convertirá en el Maestro del Universo. Por lo tanto, adora a la Sustentadora del Universo, Aquella Quien Desgarra los Pensamientos, otorgante de gracia a los devotos.

#### **27**

## arghyādibhir alaṃkārair gandha puṣpais tathākṣataiḥ dhūpair dīpaiśca naivedyair nānābhaksya samanvitaih

Con la ofrenda de varios objetos que demuestran respeto, adornos, flores perfumadas, todos los granos, incienso, luces, y varios platos de alimentos,

## rudhirāktena balinā māṃsena surayā nṛpa (bali māṃsādi pūjeyaṃ vipravarjyā mayeritā

## teṣāṃ kila surāmāṃsair noktā pūjā nṛpa kvacit) praṇāmācamanīyena candanena sugandhinā

con sacrificios apasionadamente dedicados, carne, bebidas espirituosas, Oh Rey, (el ofrecimiento sacrificial de carne y alcohol u ofrendas de baño en sangre está prohibido para los dos veces nacidos conocedores de la Sabiduría). Ellos adorarán curvándose devótamente, y ofrecerán agua para lavarse las manos y la boca, pasta fragante de sándalo,

#### 29

## sakarpūraiśca tāmbūlair bhakti bhāva samanvitaiḥ vāma bhāge-grato devyāś chinna śīrṣaṃ mahāsuram

... hojas de betel con alcanfor, y menta refrescante de la boca y nueces. Con una actitud de gran devoción, la persona debe ofrecer todo esto a la Diosa. Frente a la Diosa, en el lado izquierdo, la persona debe ofrecer adoración a la cabeza decapitada...

#### 30

## pūjayen mahiṣaṃ yena prāptaṃ sāyujyamīśayā dakṣiṇe purataḥ siṃhaṃ samagraṃ dharmamīśvaram

... del Gran Ego que alcanzó la completa unión con la Diosa. Y de manera similar, en el lado derecho, el león debe ser adorado, el Señor del Dharma, el Camino de la Verdad a la Sabiduría,

#### 31

## vāhanam pūjayed devyā dhṛtam yena carācaram kuryācca stavanam dhīmāmstasyā ekāgramānasaḥ

el portador de la Diosa, defensor de todo lo que se mueve y que no se mueve. Los Seres sabios cantarán canciones de alabanza a la Diosa con aguda atención.

#### **32**

## tataḥ kṛtāñjalir bhūtvā stuvīta caritairimaiḥ ekena vā madhyamena naikenetarayoriha

Entonces con las manos entrelazadas la persona debe recitar los tres episodios del Chaṇḍī. Si sólo es posible recitar un episodio, entonces que recite solamente el central. La persona no debe recitar sólo el primero o sólo el último episodio.

#### 33

## caritārdham tú na japej japañ chidrama vāpnuyāt pradaksinā namaskārān krtvā mūrdhni krtāñjalih

#### 34

## kṣamāpayej jagaddhātrīm muhura muhuratandritaḥ prati ślokam ca juhuyāt pāyasam tilasarpisā

33-34. También, no se debe recitar la mitad de un episodio; esta recitación no traerá frutos. Al contrario, puede causar daños. Después de completar la recitación, el aspirante debe circumbalar la imagen y doblarse, y con las manos cruzadas sobre la parte superior de su cabeza, repetidas veces orar por perdón por algún error cometido. Para cada uno de los setecientos versos, leche, sésamo y ghee deben ser mezclados juntos y ofrecidos como oblación al fuego sacrificial.

35

## juhuyātstotra mantrairvā caṇḍikāyai śubhaṃ haviḥ bhūyo nāma padair devīṃ pūjayet susamāhitaḥ

Cualquier mantra o canción de alabanza ofrecida a Aquella Que Desgarra los Pensamientos, debe ser acompañada de las oblaciones puras al fuego sacrificial. Después de ejecutar la ceremonia de fuego, de nuevo la adoración debe ser ejecutada en nombre de la Diosa con la mente concentrada.

36

## prayataḥ prāñjaliḥ prahvaḥ praṇamyāropya cātmani suciraṃ bhāvayedīśāṃ caṇḍikāṃ tanmayo bhavet

Así, controlando la mente y los sentidos, con las manos entrelazadas, él debe doblarse hacia la Diosa, y asentando a la Gobernante de Todo, Aquella Que Desgarra los Pensamientos, en su corazón, él debe meditar sobre Su presencia. Meditando así, él se volverá lleno de Ella.

**37** 

## evam yaḥ pūjayed bhaktyā pratyaham parametersśvarīm bhuktvā bhogān yathā kāmam devī sāyujyamāpnuyāt

Quien siempre adore a la Soberana Suprema de ese modo con total devoción, gozará de todos los placeres que contemple, y por fin alcanzará la completa unión con la Diosa.

38

## yo na pūjayate nityam caṇḍikām bhaktavatsalām bhasmī kṛtyāsya puṇyāni nirdahet emaśvarī

Quien no adore a la Graciosa, Aquella Que Desgarra los Pensamientos, regularmente, la Soberana Suprema quemará hasta las cenizas todos los méritos que hayan sido acumulados.

39

# tasmāt pūjaya bhūpāla sarvaloka maheśvarīm yathoktena vidhānena caṇḍikāṃ sukhamāpsyasi

Por tanto, Oh Rey, adora a la Gran Suprema de los Tres Mundos conforme al sistema de las escrituras. Así alcanzarás la más alta felicidad.

om

## atha mūrti rahasyam Y ahora, El Secreto de las Manifestaciones

### rși ruvāca

El ṛṣi dijo:

#### 1

## om nandā bhagavatī nāma yā bhaviṣyati nandajā stutā sā pūjitā bhaktyā vaśīkuryāj jagat trayam

Om. La Diosa quien es la Poseedora de la Riqueza de la Bienaventuranza, quien tomará nacimiento de la Satisfacción, a aquellos irán a alabarla con canciones y adorarla con devoción, Ella dará dominio sobre los tres mundos.

#### 2

## kanakottama kāntiḥ sā sukānti kananakāmbarā devī kanakavarnābhā kanakottama bhūsanā

Su cuerpo brilla resplandeciente como el oro, dorado es el color de Sus bellos vestidos, dorada es Su aura brillante, y dorados son los ornamentos que Ella usa.

#### 3

## kamalāṅkuśa pāśābjair alaṃkṛta catur bhujā indirā kamalā lakṣmīḥ sā śrī rukmām bujāsanā

En sus cuatro manos Ella sostiene el loto, la espada curvada, la red y la caracola. Se llama la Energía que Gobierna, Ser de Loto, la Diosa de la Verdadera Riqueza, Prosperidad Suprema, Quien se Sienta sobre el Loto de Oro.

#### 4

## yā raktadantikā nāma devī proktā mayānagha tasyāḥ svarūpaṃ vakṣyāmi śṛṇu sarvabhayāpaham

Yo te presenté la Diosa llamada Aquella con Dientes Rojos. Escucha como elucido Su naturaleza

intrínseca, la cual alivia todo miedo.

5

# raktāmbarā rakta varņā rakta sarvāṅga bhūṣaṇā raktāyudhā raktanetrā raktakeśāti bhīṣaṇā

Su vestido es rojo, Su cuerpo es rojo, y todos Sus ornamentos son rojos. Sus armas son rojas, Sus ojos son rojos, Sus cabellos son rojos, y de este modo Su apariencia es atemorizadora.

6

# rakta tīkṣṇa nakhā rakta daśanā rakta dantikā patiṃ nārīvānuraktā devī bhaktaṃ bhajejjanam

Sus afiladas uñas son rojas, Sus colmillos son rojos, y rojos son Sus dientes. Exactamente como una devota esposa sirve a Su marido, de ese modo la Diosa adora a Sus devotos.

7

## vasudheva viśālā sā sumeru yugalastanī dīrghau lambāvati sthūlau tāvatīva manoharau

Su forma es vasta como la tierra, y Sus dos pechos como el monte Sumeru. Ellos son largos y amplios, muy grandes, y extremadamente bellos.

8

## karkaśāvati kāntau tau sarvā nanda payonidhī bhaktān sampāyayed devī sarvakāmadughaustanau

Ellos son firmes y un completo océano de perfecta bienaventuranza, esos dos pechos satisfacen completamente todos los deseos de los devotos que beben de ellos.

9

## khaḍgaṃ pātraṃ ca musalaṃ lāṅgalaṃ ca bibharti sā ākhyātā rakta cāmuṇḍā devī yogeśvarīti ca

En Sus cuatro manos Ella sostiene la espada, el recipiente de beber, el pilón y el arado. Ella también es conocida como la Extremadamente Devota Matadora de Pasión e Ira y como la Gobernante de la Unión.

**10** 

## anayā vyāptamajilam jagat sthāvara jaṅgamam imām yaḥ pūjayedbhaktyā sa vyāpnoti carācaram

Ella penetra todo el universo de objetos móviles y no móviles. Quien adora a la Diosa con devoción, Aquella con sus Dientes Rojos, se torna difundido en los objetos, móviles y no móviles.

11

## (bhuktvā bhogān yathā kāmaṃ devī sāyujya māpnuyāt) adhīte ya imaṃ nityaṃ raktadantyā vapuḥ stavam tam sā paricared devī patim priya mivāṅganā

(Él disfrutará de experiencias placenteras en la extensión de sus deseos y por fin alcanzará la unión con la Diosa). Para quien estudia constantemente las canciones de alabanza de la Diosa, Aquella con los Dientes Rojos, la Diosa lo servirá y protegerá como una adorable esposa sirve a su marido.

**12** 

#### śākambharī nīla varņā nīlot palavilocanā

#### gambhīranābbhistrivalī vibhūsita tanūdarī

La Diosa, Aquella Quien Alimenta con Vegetales, es de color azul, con ojos como los lotos azules. Su ombligo es muy profundo y su delgado vientre es hermoso por causa de los tres pliegues encima de él.

#### 13

## sukarkaśasa mottunga vṛta pīna ghanastanī mujaṭiṃ śilīmukhāpūrṇaṃ kamalaṃ kamalālayā

Sus dos pechos son extremadamente firmes, igualmente grandes y redondos. Ella se sienta sobre un loto, y en sus manos el Ser del Loto tiene un puñado de flechas, un loto, un arco,

#### 14

## puṣpa pallavamūlādi phalāḍhyaṃ śākasañcayam kāmyānantarasairyuktaṃ kṣuttṛṇ mṛtyu bhayāpaham

flores, brotes, raíces, y varios frutos y vegetales repletos de sabores deseables los cuales matan el hambre, la sed y el miedo a la muerte.

#### 15

## kārmukam ca sphurat kānti bibhratī emaśvarī śākambharī śatākṣī sā saiva durgā prakīrtitā

La Suprema Soberana, que sostiene un arco de gran belleza, es conocida como Aquella Que Nutre con Vegetales, también famosa como Aquella con Cien Ojos y también como Aquella Quien Remueve las Dificultades.

#### 16

## viśokā duṣṭa damanī śamanī duritāpadām unā gaurī satī caṇḍī kālikā sā ca pārvatī

Ella anula las aflicciones, elimina el mal, destruye las dificultades y confusiones. Ella es la Madre Que Alimenta, Ella es Rayos de Luz, la Removedora de la Oscuridad y Aquella Quien Viste la Esencia de la Naturaleza.

#### **17**

# śākambharīṃ stuvan dhyāyañ japan sampūjayannaman akṣayyamaśnute śīghram anna pānāmṛtaṃ phalam

El hombre que canta alabanza, medita, repite los mantras, adora y venera a Aquella Quien Nutre con Vegetales, prontamente recibe la permanente presencia de alimentos y bebidas, y se libra de la muerte.

#### 18

## bhīmāpi nīlavarņā sā daṃṣṭrā daśana bhāsurā viśāla locanā nārī vṛttapīna payodharā

La Diosa de Forma Atemorizadora es de un color azul. Sus colmillos y dientes brillan, y sus ojos son grandes. Esta mujer tiene pechos grandes y redondos.

#### 19

## candrahāsam ca ḍamarum śiraḥ pātram ca bibhratī ekavīrā kālarātriḥ saivoktā kāmadā stutā

En sus manos Ella sostiene una cimitarra, un pequeño tambor, una cabeza cortada y un recipiente de bebida. Ella es llamada Únicamente Atenta a la Batalla, la Noche Negra, la Otorgante de Deseos.

#### 20

# tejomaṇḍala durdharṣā bhrāmarī citra kānti bhṛt citrā nulepanā devī citrā bharaṇa bhūṣitā

Ella tiene una naturaleza como la abeja de varios colores. Debido al brillo de Su aura de luz, Ella está a salvo de los ataques, Su cuerpo es también de varios colores, así como lo son Sus adornos.

#### 21

## citra bhramara pāṇiḥ sā mahā mārīti gīyate ityetā mūrtayo devyā yāḥ khyātā vasudhādhipa

Sus manos se manifiestan como una abeja, y Su gloria es cantada como la Gran Destructora. Oh Rey de la Tierra, de este modo las manifestaciones de la Diosa han sido explicadas.

#### **22**

## jaganmātuś caṇḍikāyāḥ kīrtitāḥ kāmadhenavaḥ idaṃ rahasyaṃ paramaṃ na vācyaṃ kasyacittvayā

La Madre del Universo Perceptible, la Energía que Desgarra los Pensamientos, Ella es famosa como la Vaca que Satisface Todos los Deseos. Este es el Supremo Secreto, y no debe ser indiscriminadamente divulgado.

#### 23

## vyākhyānam divya mūrtīnām abhīṣṭa phala dāyakam tasmāt sarva prayatnena devīm japa nirantaram

Las encarnaciones divinas descritas son dadoras de los frutos deseados, y por lo tanto, con esfuerzo correcto, la persona debe continuamente repetir los nombres de la Diosa en la meditación.

#### 24

## saptajanmārjitair ghorair brahma hatyā samairapi pāṭha mātreṇa mantrāṇāṃ mucyate sarvakilbiṣaiḥ

Meramente por leer los Setecientos Mantras en Alabanza de Aquella que Remueve Todas las Dificultades (**Caṇḍī Pāṭhaḥ)**, todas las impurezas y los terribles pecados, tales como matar a un conocedor de la divinidad, son removidos de hasta siete nacimientos anteriores.

#### **25**

## devyā dhyānaṃ mayā khyātaṃ guhyādguhyataraṃ mahat tasmāt sarvaprayatnena sarva kāmaphala pradam

Así el más alto secreto esotérico, la meditación de la Diosa, ha sido descrito para ti. Por lo tanto, si se realiza un esfuerzo total y completo, todos los deseos se realizarán.

## (etasyāstvam prasādena sarva mānyo bhaviṣyasi sarva rūpa mayī debī sarvam devī mayam jagat ato-ham viśva rūpām tām namāmi emaśvarīm)

(Con su gracia alcanzarás el más alto respeto. La Diosa penetra todas las formas, y todo el Universo es Su forma. Por lo tanto, yo reverencio a la Diosa que es la Forma del Universo).

οṃ

## kṣamā prārthanā Oración para el Perdón

1 aparādha sahasrāņi kriyante-harniśam mayā dāso-yamiti mām matvā kṣamasva parameterśvari

Continuamente cometo millares de errores. Oh Diosa Suprema, pero entendiendo que estoy sólo tratando de servirte, por favor, perdona todos ellos.

2 āvāhanam na jānāmi en jānāmi visarjanam pūjām caiva na jānāmi kṣamyatām parameśvari

No sé cómo darte la bienvenida, ni cómo decir adiós. No sé cómo adorarte, Oh Diosa Suprema, por favor, perdóname.

3

## mantrahīnam kriyāhīnam bhaktihīnam sureśvari yatpūjitam mayā devi paripūrņam tadastu me

Oh Emperatriz de los Dioses, yo no sé nada de mantras; yo no conozco los caminos de la recta conducta; yo estoy desprovisto de devoción. Pero, Oh mi Diosa, por favor, queda satisfecha con mi adoración, déjala ser completa.

4

## apartadhaśatam kṛtvā jagadambeti coccaret yām gatim samavāpnoti na tām brahmādayaḥ surāḥ

Un hombre que comete cientos de faltas, y sin embargo llama por la Madre del Universo perceptible, ni Brahmā ni otros dioses pueden elevarse hasta la elevación que recibe.

5

# sāparādho-smi śaraṇaṃ prāptastvāṃ jagadambike idānīmanukampyo-haṃ yathecchasi tathā kuru

Oh Madre del Universo, yo soy culpable de errores, y tomo refugio en Ti. Yo soy digno de compasión. Haz Tu voluntad.

6

# ajñānādvismṛter bhrāntyā yannyūnamadhikam kṛtam tat sarvam ksamyatām devi prasīda parameśvari

¡Oh Diosa!, cualquier actitud que fue cometida por ignorancia, descuido o confusión, todas ellas, Oh, Diosa Suprema, por favor perdona, ¡Seas de este modo misericordiosa!

7

## kāmeśvari jaganmātaḥ saccidānandavigrahe gṛhāṇārcāmimāṃ prītyā prasīda parameśvari

¡Oh Gobernante de los Deseos, Madre de la Existencia, Personificación de la Verdad-Conciencia-Bienaventuranza; por favor, acepta esta ofrenda con amor. ¡Oh Divinidad Suprema, queda satisfecha!

8

# guhyātiguhyagoptrī tvam gṛhāṇāsmatkṛtam japam siddhir bhavatu me devi tvat prasādāt sureśvari

Oh Diosa, Tu eres la protectora del más secreto de los secretos místicos. Por favor acepta la recitación que yo Te ofrezco, y concédeme la realización de la perfección.

om

## atha durgā dvātriśannāma mālā El Rosario De Los Treinta Y Dos Nombres De Durgā

## durgā durgārti śamanī durgā padvinivāriņī durgāmacchedinī durga sādhinī durga nāśinī

- 1. La Aliviadora de las Dificultades
- 2. Quien Apacigua las Dificultades
- 3. Disipadora de las Adversidades Difíciles
- 4. Quien Derriba las Dificultades
- 5. La Ejecutora de Disciplinas Para Expulsar las Dificultades
- 6. La Destructora de las Dificultades

## durgatod dharinī durga nihantri durgamāpahā durgamajñānadā durga daityaloka davānalā

- 7. Quien Sostiene el Látigo Contra las Dificultades
- 8. Quien Manda las Dificultades a la Ruina
- 9. Quien Mide las dificultades
- 10. Quien hace las Dificultades Inconscientes
- 11. Quien Destruye el Mundo de los Pensamientos Difíciles

## durgamā durgamālokā durgamātmasvarūpiņī durgamārgapradā durgamavidyā durgamāśritā

- 12. La Madre de las Dificultades
- 13. La Percepción de las Dificultades
- 14. La Naturaleza Intrínseca del Alma de las Dificultades

- 15. Quien Investiga A través de las Dificultades
- 16. El Conocimiento de las Dificultades
- 17. El Desenredo de las Dificultades

## durgamajñāna saṃsthānā durgamadhyāna bhāsinī durgamohā durgamagā durgamārtha svarūpiņī

- 18. Existencia Continua de las Dificultades
- 19. Cuya Meditación Permanece Brillante Cuando en Dificultades
- 20. Quien Elude las Dificultades
- 21. Quien Resuelve las Dificultades
- 22. Quien es la Naturaleza Intrínseca de los Objetos de las Dificultades

## durgam āsura saṃhantrī durgam āyudha dhāriṇī durgarmāṅgī durgamātā durgamyā durgameśvarī

- 23. La Aniquiladora del Egoísmo de las Dificultades
- 24. Portadora de las Armas contra las Dificultades
- 25. Destiladora de las Dificultades
- 26. Quien está Más Allá de las Dificultades
- 27. Accesible Con Dificultad
- 28. Emperatriz de las Dificultades

## durgabhīmā durgabhāmā durlabhā durgadhāriņī nāmāvalī mamāyāstū durgayā mama mānasaḥ

- 29. Quien es Terrible contra las Dificultades
- 30. La Señora de las Dificultades
- 31. La Iluminadora de las Dificultades
- 32 Quien Derriba las Dificultades

Quienquiera que recite esta guirnalda de los nombres de Durgā,

#### pathet sarva bhayanmukto bhavişyati na samsayah

... la Aliviadora de las Dificultades, quedará libre de todo tipo de miedo, sin duda.

## atha devyaparādha kṣamāpana stotram Y ahora, Una Canción Buscando el Perdón de la Diosa por las Ofensas Cometidas

1
na mantram no yantram tadapi ca na jāne stutimaho
na cāhvānam dhyānam tadapi ca na jāne stutikathāḥ
na jāne mudrāste tadapi ca na jāne vilapanam
param jāne mātastvadanusaraņam kleśaharaņam

Madre, yo no conozco mantras ni yantras, ni puedo cantar Tu alabanza. No se como darte la bienvenida y ni como meditar sobre Tu presencia. Tampoco sé cómo cantar Tu gloria, ni como mostrar Tus símbolos místicos, ni siquiera como lamentar. Pero continuo llamándote, a Ti que alejas las dificultades de todos.

2 vidherajñānena draviņaviraheņālasatayā vidheyāśakyatvāt tava caraṇayoryā cyutirabhūt tadetat kṣantavyaṃ janani sakaloddhāriṇi śive kuputro jāyeta kvacidapi kumātā na bhavati

Oh, Energía de la Infinita Bondad. Madre del Universo, no conozco los sistemas de adoración. Tampoco tengo suficiente riqueza para servirte. Mi naturaleza es indolente y no sé la correcta ejecución de la adoración. Por estas razones, cualquier deficiencia que exista en mi servicio a Tus pies de loto, perdóname, por favor, Oh Madre, pues un niño puede ser malo, pero una madre nunca.

3 pugnthivyāṃ putrāste janani bahavaḥ santi saralāḥ paraṃ teṣāṃ madhye viralataralo-haṃ tava sutaḥ madīyo-yam tyāgaḥ samucitamidaṃ no tava śive kuputro jāyeta kvacidapi kumātā na bhavati

Madre, sobre esta tierra Tu tienes muchos niños sencillos y honestos y, entre ellos, yo soy un niño extremadamente caprichoso. Soy el más inconstante y, Oh Diosa de la Bondad, no cabe a Ti descartarme, porque un niño puede ser malo, pero una madre nunca.

4

jagan mātar mātas tava caraņasevā na racitā na vā dattam devi draviņamapi bhūyastava mayā tathāpi tvam sneham mayi nirupamam yatprakuruṣe kuputro jāyeta kvacidapi kumātā en bhavati

Oh Madre del Universo, Oh Diosa, tengo por lo tanto que servir a Tus pies de loto. Admito no haber ofrecido a Ti abundantemente mi riqueza. Sin embargo, Tu muestras el más excelente amor para con esta criatura indigna, un niño puede ser malo, pero una madre nunca.

5

parityaktā devā vividhavidha sevākulatayā mayā pañcā śīter adhikamapanīte tu vayasi idānīm cenmātastava yadi kṛpā nāpi bhavitā nirālambo lambodara janani kam yāmi śaraṇam

Oh Madre de toda Auspiciosidad, abandoné el servicio a los varios dioses, siendo absorbido en múltiples actividades por muchos años (como mínimo cincuenta). Ahora estoy completamente dependiente de Ti. Si no me muestras Tu gracia, ¿dónde más voy a tomar refugio?

6

śvapāko jalpāko bhavati madhupākopamagirā nirātaṅko raṅko viharati ciraṃ koṭikanakaiḥ tavāparṇe karṇe viśati manu varṇe phalamidaṃ janaḥ ko jānīte janani jananīyaṃ japavidhau

Madre de la Excelencia, Tu mantra tiene tal poder que incluso si una letra toca el oído, un tonto se convierte en un elocuente orador y sus discursos se convierten en una excelente exposición. Si oyendo apenas una letra puede producir tal efecto, entonces, ¿quién puede hablar de aquellas almas que regularmente ejecutan Tu adoración conforme a las órdenes de las escrituras, qué resultado excelente será alcanzado por ellas?

7

citāsbhasmālepo garalamašanam dikpaṭadharo jaṭādhārī kaṇṭe bhujagapatihārī paśupatiḥ kapālī bhūteśo bhajati jagadīśaikapadavīṃ bhavāni tvat pāṇi grahaṇa paripāṭī phalamidam

Él que unta el cuerpo con cenizas de las piras funerarias\*, quien sorbe el veneno, que permanece desnudo, que tiene largos cabellos enmarañados, y usa al rey de las serpientes alrededor del cuello como una guirnalda; que tiene en sus manos una copa hecha de hueso, este Señor de los Espíritus, Señor de los Animales, que es conocido como el Señor del Universo, ¿cómo adquirió Él Grandeza? Él simplemente aceptó Tu mano en matrimonio, Oh Emperatriz de los Seres, este es el método de Tu realización.

\* El Señor Śiva.

8

na mokṣasyākāṃkṣā bhavavibhavavāñchāpi ca na me na vijñānāpekṣā śaśimukhi sukhecchāpi napunaḥ atastvam samyace janani jananam yatu mama vai mrsḍānī rudrāṇī śiva śiva bhavānīti japataḥ

Oh Madre de cuya cara resplandece el brillo de la luna. No tengo deseo de liberación ni expectativa de estatus a los ojos de los hombres. Tampoco busco por conocimiento mundano o

comodidad. A Ti apenas hago una súplica ardiente, que pase mi vida en contemplación de los nombres de la Persona Misericordiosa, Aliviadora de las Dificultades, Bondad Infinita, Gobernante de los Seres.

9

nārādhitāsi vidhinā vividhopacāraiḥ kiṃ rukṣacintana parairna kṛtaṃ vacobhiḥ śyāme tvameva yadi kiñcana mayyanāthe dhatse kṛpā mucitamamba paraṃ tavaiva

¡Oh Ser Incognoscible!, no tengo la capacidad de satisfacerte conforme a la adoración de las escrituras con el ofrecimiento de varios artículos. Siempre pensando en mis propias circunstancias deficientes, ¿qué errores no ha revelado mi palabra? Todavía, oh Madre, Tu haces el intento de poner Tu misericordia sobre mí, este ser incapaz. Esto demuestra Tus méritos. Tal como una madre compasiva eres capaz de dar, incluso a un niño malvado como yo, refugio y misericordia.

#### **10**

āpatsu magnaḥ smaraṇaṃ tvadīyaṃ karomi durge karuṇārṇaveśi naitacchaṭhatvaṃ mama bhāvayethāḥ kṣudhātṛṣārtā jananīṃ smaranti

Oh Madre, Aliviadora de las Dificultades, Océano de Misericordia, Te estoy recordando hoy por haber caído en dificultades. Yo Te pido que descartes mis pecados. Nosotros Te llamamos como los niños, perturbados por el hambre y la sed, llaman a sus madres estando lejos de sus senos.

#### 11

jagadamba vicitra matra kim paripūrņā karuņāsti cenmayi aparādhaparam parā param en la hi mātā samupekhasate sutan

Madre del Universo, no es sorprendente que Tú concedes Tu abundante gracia y misericordia sobre mi, tu niño, que comete errores continuamente. Tu eres la Madre, así que no puedes despreciarme o ignorarme, Tu hijo.

#### **12**

matsamaḥ pātakī nāsti pāpaghnī tvatsamā na hi evaṃ jñātvā mahādevi yathā yogyaṃ tathā kuru

Oh Gran Diosa, no hay nadie peor que yo, y no hay otra que aleje los pecados como Tú. Con tal entendimiento, haz lo que es apropiado.

## oṃ siddha kuñjikā stotram La Canción que Concede la Llave para la Perfección

#### śiva uvāca

śiva dijo:

#### 1

## śṛṇu devi pravakṣyāmi kuñjikā stotram uttamam yena mantraprabhāveṇa caṇḍījāpaḥ śubho bhavet

Oye, Oh Diosa, mientras Yo presento la excelente Canción que Concede la Llave Para la Perfección. Por medio del brillo de estos mantras, la meditación de la Diosa Chaṇḍī se hace fácil.

#### 2

## na kavacam nārgalā stotram kīlakam na rahasyakam na sūktam nāpi dhyānam ca na nyāso na ca vārcanam

No es la Armadura, ni la Alabanza que Suelta el Clavo, ni la Alabanza que Quita el Clavo, ni los Secretos; tampoco los Himnos, ni siquiera las meditaciones, ni el establecimiento de los mantras en el cuerpo ni el ofrecimiento de culto y adoración.

#### 3

## kuñjikā pāṭha mātreṇa durgā pāṭha phalaṃ labhet ati guhyataram devi devānāmapi durlabham

La recitación de los mantras que Concede la Llave concederá los frutos de la recitación de la Gloria de la Diosa. Oh Diosa, esto es extremadamente secreto y difícil incluso para los Dioses de alcanzar.

#### 4

## gopanīyam prayatnena svayoniriva pārvati māraņam mohanam vaśyam stambhanoccāṭa nādikam pāṭha mātreṇa saṃsiddhyet kuñjikā stotram uttamam

Oh Diosa nacida por sí misma, Pārvati, con el correcto esfuerzo Māraṇa (la capacidad de matar a la ira, la pasión y el ego), Mohaṇa (llegar a estar estupefacto no conociendo a ningún otro que la Diosa), Vaśīkāraṇa (hacer la mente tranquila), Stambhana (restringir los sentidos para no divagar), Ucchātana (tornarse exclusivamente absorbido en la realización de la iluminación), y todos los demás logros, todos vienen a la perfección por medio de la recitación de la Excelente Canción que Concede la Llave para la Perfección. Por lo tanto, debe mantenerse secreto por todos los medios.\*

\*N.A.: Hay tres tipos de aspirantes que pueden tener necesidad de proferir estos mantras, y ellos son distinguidos por diversas formas de la naturaleza: Sattvika, Rajasika y Tamasika. La cualidad Rajasika es activa en la perfección del estatus individual, poder y autoridad. Tamas busca causar injurias a otros. La percepción Sattvika busca el conocimiento último de la unidad en la autorendición.

oṃ aiṃ hrīṃ klīṃ cāmuṇḍāyai vicce oṃ glauṃ huṃ klīṃ jūṃ saḥ jvālaya jvālaya jvala prajvala prajvala aiṃ hrīṃ klīṃ cāmuṇḍāyai vicce jvala haṃ saṃ laṃ kṣaṃ phaṭ svāhā

#### Y ahora, el Mantra:

om: El Infinito Más Allá de la Concepción.

aiṃ: Creación, Rajo Guṇa, la Energía del Deseo, Mahāsarasvatī hrīṃ: Preservación, Sattva Guṇa, Energía de la Acción, Mahālakṣmī klīṃ: Destrucción, Tamo Guṇa, Energía de la Sabiduría, Mahākālī cāmunḍā: Matadora de Pasión e Ira, se mueve en la cabeza

yai: La Dadora de Dádivas

vic: En el cuerpo del Conocimiento, en la percepción de la Conciencia

ce: El Infinito Más Allá de la Concepción

glaum: Mahāgaņeşa, el Gran Señor de la Sabiduría

hum: Cortando el Ego

klīm: Disolviendo el cautiverio de las ataduras físicas

iūm sah: Pura Conciencia

jvālaya jvālaya: Llama, brillo de la luz de la iluminación

**jvala jvala:** Ardiente, brillante, resplandeciente **prajvala prajvala:** Empezar a arder o brillar

Estas tres Guṇas, Energías, Diosas: Creación, Preservación y Disolución, están en constante movimiento, transformación, en la percepción de la Conciencia

jvala: (y esta) Iluminación ham: (es el) Divino Yo

sam: en todos

lam: Los Seres manifestados

kṣam: (hasta) el fin de la existencia

phat: sin duda

svāhā: ¡Yo soy Uno con Dios!

Este es el mantra.

#### 1

## namaste rudrarūpiņyai namaste madhumardini

#### namah kaitabhahārinyai namaste mahisārdini

Nosotros reverenciamos a Aquella que tiene la capacidad para expresar la forma de Rudra, la Aliviadora de los Sufrimientos. Nosotros reverenciamos a la Matadora del Mucho. Nosotros reverenciamos a Aquella que lleva lejos a Poco. Nosotros reverenciamos a la Aniquiladora del Gran Ego.

2

#### namaste śumbha hantryai ca niśumbhāsuraghātini

Nosotros reverenciamos a la Destructora de Vanidad y a la Destructora de Auto-depreciación.

3

#### jāgratam hi mahā devi japam siddham kuruśva me

#### aimkārī sṛṣṭi rūpāyai hrīmkārī prati pālikā

Manifiéstate con la vigilia, ¡Oh Gran Diosa! Concédeme la perfección de la meditación. El sonido

## Chandī Pāthah Swami Satyānanda Saraswatī

Aīm es el sonido de la creación; El sonido Hrīm es la total existencia preservada.

4

## klīmkārī kāma rūpiņyai bīja rūpe namo-stu te

#### cāmundā canda ghātī ca yai kārī varadāyinī

La sílaba Klīm es la forma intrínseca de todo deseo. Nosotros reverenciamos a Ti, el objetivo supremo, en la forma de los Mantras Semilla. Como la Matadora de Pasión y Ira, Tu matas a la Pasión, y como la sílaba Yai, Tu eres la Otorgadora de Bendiciones.

5

#### vicce cābhayadā nityam namaste mantra rūpiņi

Vicce concede eterna libertad del temor. Nosotros Te reverenciamos a Ti en la forma de los mantras.

6

## dhām dhīm dhūm dhūrjaţeh patnī vām vīm vūm vāgadhīśvarī

## krām krīm krūm kālikā devi śām śīm śūm me śubham kuru

Dhām dhīm dhūm la esposa de Śiva (literalmente el Ser de Cabellos Enmarañados), vām vīm vūm vāgsadhīśvarī (la Gobernante de las Vibraciones), krām krīm krūm kālikā devi (la Diosa que Aleja la Oscuridad de la Ignorancia), śām śīm śūm sea fácilmente alcanzada por mí.

## hum hum humkāra rūpiņyai jam jam jam jambhanādinī bhrām bhrīm bhrūm bhairavī bhadre bhavānyai te namo namaḥ

En la forma de las sílabas hum hum, jam jam jam, tal cual el sonido restringido de la vibración constante, emanando como un bostezo, proveniente de la unión de los ojos, oídos, nariz y garganta. bhrām bhrūm para la Energía Excelente la cual es Extremadamente Fuerte, a Bhavānī, a la Suprema la de los Seres, nosotros nos curvamos, nosotros Te reverenciamos.

8

## am kam cam tam pam yam śam vīm dum aim vīm ham ksam\*\* dhijāgram dhijāgram trotaya trotaya dīptam kuru kuru svāhā

am kam cam tam pam yam śam vīm dum aim vīm ham ksam \*\*\* ¡Levántate! ¡Destruye la separación! ¡Ilumina la brillante luz! ¡Yo soy uno con Dios!

**Vīm:** para aproximarse ávidamente.

Dum: La Aliviadora de las Dificultades.

Aim: La Esencia del Conocimiento Universal.

**Aspiradas: Haṃ**, el Yo Supremo; **Kṣaṃ**, el fin de la dualidad.

<sup>\*\*</sup> El alfabeto sanscrito incluye todos los sonidos posibles de todos los nombres posibles de todos los objetos posibles de la creación. Las letras por sí mismas simbolizan toda la clase de evolución

de todas las posibilidades, la total y completa trasformación del samsara, la totalidad de todos los objetos y relaciones. La creación comienza con la A, la primera vocal y letra del alfabeto. Por lo tanto, el alfabeto prosigue por dieciséis vocales hasta la primera consonante, Ka. De ahí se dispone en grupos llamados Vargas:

| Guturales:       | Cerebrales:      | Labiales:        | Sibilantes: |
|------------------|------------------|------------------|-------------|
| ka kha ga gha ña | ṭa ṭha ḍa ḍha ṇa | pa pha ba bha ma | śa ṣa sa    |
| Palatales:       | Dentales:        | Semi-vocales:    | Aspiradas:  |
| ca cha ja jha ṅa | ta tha da dha na | ya ra la va      | haṃ kṣaṃ    |

#### pām pīm pūm pārvatī pūrņā khām khīm khūm khecarī tathā

Pāṃ pīṃ pūṃ Pārvati, la esposa de Śiva; la Potencialidad de la Naturaleza es total y completa. khāṃ khūṃ como un ser celestial nosotros volamos alto en la atmósfera.

9

#### sām sīm sūm saptaśatī devyā mantra siddhim kurusva me

Sāṃ sīṃ sūṃ como otros seres divinos nacidos de estos Setecientos Versos, concédeme la perfecta realización de los mantras.

## Idam tu kumjikā stotram mamtra jāgarti hetave abhakte naiva dātavyam gopitam rakṣa pārvati

Esta es la Canción que Concede la Llave para la Perfección, la causa primaria del conocimiento de estos mantras. Esto debe ser mantenido oculto de los no devotos. Oh Pārvati, el secreto debe ser protegido.

## yastu kuñjikayā devi hīnām saptaśatīm paṭhet na tasya jāyate siddhir araṃye rodanam yathā

¡Oh Diosa!, quien recite los Setecientos Versos sin la Llave, no alcanzará el éxito y su recitación producirá un efecto semejante al llanto en la floresta.

om aim hrīm klīm cāmuṇḍāyai vicce om glaum hum klīm jūm saḥ jvālaya jvālaya jvala jvala prajvala aim hrīm klīm cāmuṇḍāyai vicce jvala ham sam lam kṣam phaṭ svāhā

Y ahora, el Mantra:

om: El Infinito Más Allá de la Concepción.

<sup>\*\*\*</sup>N: A:.: Conforme a Pannini, en el individuo esta jornada comienza en el Cackra Viśuddha, y siguiendo su camino desciende al Mūlādhāra, y apela a Kuṇḍaliṇī. "¡Levántate! ¡Destruye la separación! ¡Ilumina la brillante luz! ¡Yo soy Uno con Dios! "Tomando esta energía luminosa regresa al Ājña Cakra, habiendo traspasado los cakras con su fuerza ascendente, cortando todas las conexiones con la dualidad.

aiṃ: Creación, Rajo Guṇa, la Energía del Deseo, Mahāsarasvatī hrīṃ: Preservación, Sattva Guṇa, Energía de la Acción, Mahālakṣmī klīṃ: Destrucción, Tamo Guṇa, Energía de la Sabiduría, Mahākālī cāmundā: Matadora de Pasión e Ira, se mueve en la cabeza

yai: La Dadora de Dádivas

vic: En el cuerpo del Conocimiento, en la percepción de la Conciencia

ce: El Infinito Más Allá de la Concepción

glaum: Mahāgaņeşa, el Gran Señor de la Sabiduría

hum: Cortando el Ego

klīm: Disolviendo el cautiverio de las ataduras físicas

jūm sah: Pura Conciencia

jvālaya jvālaya: Llama, brillo de la luz de la iluminación

**jvala jvala:** Ardiente, brillante, resplandeciente **prajvala prajvala:** Empezar a arder o brillar

Estas tres Guṇas, Energías, Diosas: Creación, Preservación y Disolución, están en constante movimiento, transformación, en la percepción de la Conciencia

**jvala:** (y esta) Iluminación **ham:** (es el) Divino Yo

sam: en todos

lam: Los Seres manifestados

kṣaṃ: (hasta) el fin de la existencia

phaț: sin duda

svāhā: ¡Yo soy Uno con Dios!

Este es el mantra.

## caṇḍī mā kī āratī ¡Seas Victoriosa!

## jay caṇḍī jay jay (māṃ) jay caṇḍī jaya jaya bhaya hāriṇi bhava tāriṇi (2) bhava bhāmini jaya jaya oṃ jaya caṇḍī jaya jaya

¡Seas victoriosa! ¡Oh Diosa Que Desgarra los Pensamientos! ¡Seas victoriosa! Aleja todo temor e ilumina la intensidad de la realidad ¡Seas victoriosa!

1

## tū hī sata cita sukhamaya śuddha brahmarūpā (māṃ) satya sanātana sundara (2) para śiva sūra bhūpā om jaya candī jaya jaya

Tu eres la esencia de la Verdad, Conciencia, Felicidad, la Forma de la Existencia de la Conciencia Pura. Tu eres la belleza de la Eterna Verdad. Además de la infinita bondad, Tu gobiernas sobre todos los Dioses. ¡Seas victoriosa!

2

## ādi anādi anāmaya avicala avināśī (māṃ) amala ananta agocara (2) aja ānandarāśī oṃ jaya caṇḍī jaya jaya

Principio, Sin Principio, Inseparable, Inmóvil e Indestructible; Brillante, Infinita, Imperceptible, No-Nacida, la gran colección de Bienaventuranzas. ¡Seas victoriosa!

## avikārī aghahārī akala kalādhārī (māṃ) karttā vidhi bharttā hari (2) hara saṃhārakārī oṃ jaya caṇḍī jaya jaya

Inmutable, Persona Santa, Sin Pecado, Portadora de Fenómenos Individuales; Creada por Brahmā, Sostenida por Viṣṇu y Śiva Quien Disuelve esta Creación. ¡Seas victoriosa!

4

## tū vidhi vadhū ramā tū umā mahā māyā (māṃ) mūlaprakṛti vidyā tū (2) tū jananī jāyā om jaya candī jaya jaya

Tu eres la esposa de Brahmā, la esposa de Viṣṇu (Ramán), la esposa de Śiva (Umā), la Gran Dimensión de la Conciencia. Tu eres el conocimiento primordial de la existencia, la Madre que concede nacimiento a todos. ¡Seas victoriosa!

5

## rāma kṛṣṇa tū sītā brajarānī rādhā (māṃ) tū vāñchā kalpadruma (2) hāriṇi saba bādhā oṃ jaya caṇḍī jaya jaya

Tu eres la conciencia de la sutil luz de la sabiduría que se funde con el supremo. Tu eres la autora de todo. Vosotros sois Sita, la Persona Blanca y Pura, la Reina de las Multitudes; Rädhä, la Gobernante de Todo Suceso. Tu eres el deseo del árbol de los deseos, llevando lejos todos los obstáculos ¡Seas victoriosa!

6

## daśa vidyā nava durgā nānāśastra karā (māṃ) aṣṭa mātṛkā yogini (2) nava nava rūpa dharā oṃ jaya caṇḍī jaya jaya

Tu eres las diez ramas de conocimiento (Mahā Vidyās), las nueve Aliviadoras de las Dificultades (nueve Durgās). Las varias escrituras Te presentan. Las ocho Madres de la Unión. Varias son las formas que Tu asumes. ¡Seas victoriosa!

7

## tū paradhāma nivāsini mahā vilāsini tū (māṃ) tū hī śmaśāna vihāriņi (2) tāṇḍavalāsini tū oṃ jaya caṇḍī jaya jaya

Tu eres la habitante de la más alta residencia. Tu tienes la más alta belleza. Tu deambulas por los crematorios bailando al ritmo musical. ¡Seas victoriosa!

۶

## sura muni mohini saumyā tū śobhā-dhārā (māṃ) vivasana vikaṭ sarūpā (2) pralaya mayī dhārā oṃ jaya caṇḍī jaya jaya

Tu hipnotizas a todos los Dioses y Munis cuando presentas Tu radiante belleza. Todos se quedan impotentes viendo Tu terrible apariencia cuando tomas la forma de la total disolución. ¡Seas victoriosa!

9

## tū hī sneha sudhāmayi tū ati garalamanā (māṃ) ratna vibhūṣita tū hī (2) tū hī asthi tanā oṃ jaya caṇḍī jaya jaya

Tu difundes Amor y Abundancia. Tu eres extremadamente eminente. Tu eres el brillo de la joya. Tu eres la existencia invisible. ¡Seas victoriosa!

10

## mūlādhāra nivāsini iha para siddhi prade (māṃ) kālātītā kālī (2) kamala tū varade oṃ jaya caṇḍī jaya jaya

Tu resides en el Mūlādhāra Cackra. Tu concedes la más alta realización en este mundo. En tiempo determinado Tu eres Kālī, la Removedora de la Oscuridad, y como el Ser del Loto Tu concedes bendiciones. ¡Seas victoriosa!

11

## śakti śakti dhara tū hī nitya abheda mayī (māṃ) bheda pradarśini vāṇī (2) vimale vedatrayī om jaya caṇḍī jaya jaya

Tu eres toda forma de Energía, la esencia eterna e indistinguible, la vibración que expone el cambio y el mérito, y los tres Vedas inmaculadamente puros. ¡Seas victoriosa!

12

## haṃ ati dīna dukhī māṃm vipat jāla ghere (māṃ) haiṃ kapūt ati kapaṭī (2) para bālaka tere oṃ jaya caṇḍī jaya jaya

Por muchos días estamos en amarguras, Maa. Estamos atados por adversidades y sufrimientos. Somos negligentes y faltos de sinceridad, pero aún así somos Tus hijos. ¡Seas victoriosa!

13

## nija svabhāva vaśa jananī dayā dṛṣṭi kījai (māṃ) karuṇā kara karuṇā mayi (2) caraṇa śaraṇa dījai oṃ jaya caṇḍī jaya jaya

Favorécenos con Tu propia naturaleza, Madre. Dános Tu misericordia, ¡Oh Madre Misericordiosa! Dános el refugio de Tus Pies de Loto. ¡Seas victoriosa!

jaya caṇḍī jaya jaya (māṃ) jaya caṇḍī jaya jaya bhaya hāriṇi bhava tāriṇi (2) bhava bhāmini jaya jaya

## oṃ jaya caṇḍī jaya jaya

¡Seas victoriosa! ¡Oh Diosa que Desgarra los Pensamientos! ¡Seas victoriosa! Tu alejas todo temor e iluminas la intensidad de la realidad. ¡Seas victoriosa!

devīmayī La Manifestación de Diosa

tava ca kā kila na stutirambike sakalaśabdamayī kila te tanuḥ nikhilamūrtiṣu me bhavadanvayo mansijāsu bahiḥprasarāsu ca

¡Oh Madre! ¿Hay alguna vibración que no sea Tu canción? Tu cuerpo es la forma de todo sonido. Conociendo Tu inminente forma de divinidad, mi mente se mueve más allá de los pensamientos y reflexiones.

iti vicintya śive śamitāśive jagati jātamayatnavaśādidam stutijapārcanacintanavarjitā na khalu kācana kālakalāsti me

¡Oh Destructora de todos los Obstáculos, Otorgadora de la Prosperidad! ReconociéndoTe como tal, como Aquella que da nacimiento a todo lo que se mueve y no se mueve, incluso esos breves momentos de mi aparición en esta vida no deben ser gastados con otros pensamientos sin cantar Tu alabanza, sino cantando Tus nombres y ofreciendo mi devoción.

## bhagavatīstutiḥ Una Canción de Alabanza a la Diosa Suprema

prātaḥ smarāmi śaradindukarojjvalābhāṃ sadratnavanmakarakuṇḍalahārabhūṣām divyāyudhojitasunīlasahasrahastāṃ raktotpalābhacaraṇāṃ bhavatīṃ pareśām

Por la mañana recuerdo a la Más Ilustre, Aquella que brilla como la luna de otoño, usando un brillante collar y pendientes de finas joyas. Ella sostiene divinas armas en Sus miles de brazos de excelente azul, Ella concede vida divina. Sus pies son rojos como un loto. Ella es la más alta Divinidad.

prātarnamāmi mahiṣāsuracaṇḍamuṇdaśumbhāsurapramukhadaityavināśadakṣāṃ brahmendrarudramunimohanaśīlalīlāṃ caṇḍīṃ samastasuramūrtimanekarūpām

Por la mañana yo reverencio a la Más Ilustre, a la Matadora del Gran Ego, de Pasión e Ira, y la Destructora de las otras negatividades de las dualidades lideradas por Vanidad. Sus actividades graciosas engañan incluso a Brahmā, la Conciencia Creadora, Indra, El Gobierno del Puro, Rudra, el Aliviador de los Sufrimentos, y otros seres sabios. Ella es la Caṇḍī, Aquella Que Desgarra los Pensamientos, la imagen de la divinidad de todos los Dioses en muchas formas.

prātarbhajāmi bhajatāmabhilāṣadātrīm dhātrīm samastajagatām duritāpahantrīm saṃsārabandhanavimocanahetubhūtām māyām parām samadhigamya parasya viṣṇoḥ

Por la mañana yo alabo a la Más Ilustre, a la Realizadora de todos los deseos para aquellos que la adoran, la Creadora de todos los Mundos y Removedora de las Dificultades. Aleja toda la esclavitud del mundo de objetos y relaciones, y condúcenos a la pura visión intuitiva de la Conciencia Suprema que reside más allá de Māyā.

## praṇāmaḥ Reverenciando con Devoción

## om durgām śivām śānti karīm brahmāṇīm brahmaṇaḥ priyām sarva loka praṇetrīñca praṇamāmi sadā śivām

A la Aliviadora de las Dificultades, Expositora de la Bondad, Causa de la Paz, Conciencia Infinita, Amada por los Conocedores de la Conciencia; Aquella que Motiva y guía los tres mundos, siempre yo la reverencio, y me estoy curvando a la Propia Bondad.

## maṇgalāṃ śobhanāṃ śuddhāṃ niṣkalāṃ paramāṃ kalām viśveśvarīṃ viśva mātāṃ caṇḍikāṃ praṇamāmyaham

Prosperidad, Belleza Radiante, Completamente Pura, Sin Limitaciones, Limitación Suprema, la Suprema del Universo, la Madre del Universo, a Ti Chaëòé, a la Energía que Desgarra los Pensamientos, me inclino en sumisión.

## sarva deva mayīm devīm sarva roga bhayāpahām brahmeśa viṣṇu namitām praṇamāmi sadā śivām

Ella está compuesta de todos los Dioses, remueve todo aborrecimiento y miedo, Brahmā, Maheśvara y Viṣṇu se curvan ante Ella, y yo siempre reverencio a la Energía de la Bondad Infinita.

# vinhyasthām vindhya nilayām divyasthāna nivāsinīm yoginīm yoga jananīm caṇḍikām praṇamāmyaham

Al Lugar de Morada del Conocimiento, Residiendo en el Conocimiento, Residente en el Lugar de la Iluminación Divina, la Causa de la Unión, la Conocedora de la Unión, la Energía que Desgarra los Pensamientos, constantemente reverencio.

# īśānamātaram devīm īśvarīm īśvarapriyām praņato-smi sadā durgām samsārārņava tāriņīm

La Madre de la Conciencia Suprema, la Diosa que es la Conciencia Suprema, nosotros siempre reverenciamos a Durgā, la Aliviadora de las Dificultades, que conduce a los aspirantes a través de las las dificultades del océano de los objetos y sus relaciones.